
Introduction 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Dédicace 
A mes parents disparus… 

Que le bon Dieu leur accorde Sa Miséricorde 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

8 

 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
En dehors du mouridisme, Cheikh Ahmadou Bamba a apporté 
un nouveau souffle dans l’Islam mondial, il a réorienté le cours 
de l’histoire en rempart  contre le colonialisme et, au-delà, tous 
les impérialismes culturels. 
 

 



Moustapha SAMB 
 

9 

 

PRÉFACE 
  

Ce manuscrit est une tentative de déconstruction de l’histo-
riographie coloniale par un chercheur africain, nationaliste de 
surcroît. En effet, l’auteur  Moustapha Samb, historien et spécia-
liste de la communication,  en s’appuyant sur des arguments basés 
sur l’écriture  et la tradition orale,  cherche à rendre hommage à 
Sergine Touba et à tous les autres saints  de l’Islam au Sénégal qui 
ont eu à mener de hautes luttes théocratiques ou à s’engager réso-
lument dans la propagation de l’Islam. S’il est vrai que la vie et 
l’œuvre de cheikh Ahmadou Bamba sont abordées dans un souci de 
rendre hommage à un homme exceptionnel, Monsieur Samb n’a 
pas manqué de fustiger l’arbitraire colonial qui  a toujours utilisé 
la force et la violence pour imposer sa loi. Ainsi, pour le professeur 
Samb, les méthodes de la colonisation ne sont rien d’autres qu’une 
pratique  barbare qu’on peut qualifier de crime contre l’humanité. 

Sur le fond, l’apport du manuscrit, comparé à ce qui est déjà 
connu sur le sujet est d’une  grande richesse, adossée à une dé-
marche originale. Cependant,  l’apport strictement historique revêt 
un intérêt digne de ce nom, notamment pour les apprenants, dans 
nos  lycées et nos universités. En effet, l’analyse du contexte histo-
rique et géopolitique et la citation de rapports tirés des archives 
coloniales et de larges extraits des communications présentées en 
1977 lors du colloque international sur la vie et l’œuvre de cheikh 
Ahmadou Bamba, constituent un des temps forts de cet ouvrage et 
une mine d’informations utiles pour le lecteur  sur l’Islam en géné-
ral et le mouridisme en particulier. 

En effet, l’arrestation à Diéwol de Cheikh Ahmadou Bamba, 
le samedi 10 août 1895 (18 Safar 1313) qui marque le début de son 
exil pour le Gabon jusqu’à son rappel à Dieu le mardi 19 juillet 
1927 à Diourbel, ce dernier ne connut point la liberté, ni le privi-
lège de s’occuper des siens. Trente-deux ans de résidence surveil-
lée dont sept ans de déportation au Gabon (21 septembre 1895-11 

 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

10 

novembre 1902) où il fut soumis  à des conditions inhumaines dans 
une forêt équatoriale hostile où un sahélien n’avait aucune chance 
de survie. De retour d’exil, le mardi 11 novembre 1902, les autori-
tés coloniales ne lui laissèrent aucun répit. Le 07 juin 1903, Bour-
sine Coumba Ndoffène Diouf Fandem fit un témoignage mémo-
rable en faveur du Cheikh devant le Gouverneur Général à Saint 
Louis, mais ce dernier tenait à en découdre avec celui qui symboli-
sait l’ultime rempart contre le projet colonial après la disparition 
des illustres résistants notamment El hadji Omar, Maba Diakhou, 
Samory, Ahmadou Cheikhou, Lat-Dior Ngoné Latyr, Alboury Sey-
nabou et tant d’autres. La grandeur de cheikh Ahmadou Bamba est 
que, dans toutes ses épreuves, non seulement il a résisté pacifique-
ment et  sans armes mais il était aussi son propre biographe et le 
témoin actif da sa propre histoire. Et, comme le disait la Rochefou-
cault : « La gloire des grands hommes doit  toujours se mesurer 
aux moyens dont ils se sont servis pour l’acquérir. Mais aussi, elle 
doit se mesurer à l’aune de la puissance et de la capacité de nui-
sance des adversaires ». Ainsi donc, il parait  aujourd’hui, pour le 
professeur Moustapha Samb, que revisiter  la vie sublime de cette 
valeur essentielle du nationalisme africain est un impératif histo-
rique et un devoir moral qui imposent aussi de  rapporter fidèle-
ment les nombreux témoignages qui prouvent à suffisance la gran-
deur de l’homme. 

Au moment où la menace terroriste est entrain de croître 
avec notamment les attaques de Daech dans de nombreuses ré-
gions du monde, la célébration du Grand Magal de Touba, est tou-
jours l’occasion de revisiter les écrits de Cheikh Ahmadou Bamba. 
Les enseignements du fondateur du mouridisme sur le jihad (la 
guerre sainte) en Islam, terme que les terroristes évoquent pour 
justifier leurs actes barbares, ont, à l’aune de cette actualité et 
dans le contexte de la mondialisation, une résonance particulière. 



Moustapha SAMB 
 

11 

 

Cheikh Ahmadou Bamba a fait une opposition entre le 
« Grand  Jihad », celui de l’âme, qui est par essence non violent et 
le « petit Jihad » consistant à faire la guerre armée au nom de la 
religion. Arrêté, placé en résidence surveillée, déporté par les co-
lonisateurs français, il a conduit une résistance culturelle et spiri-
tuelle face à l’occupation coloniale et à son projet d’assimilation 
culturelle. Dans son poème « Masâlikul jinân » (Les Itinéraires du 
paradis), le fondateur du mouridisme couche des vers qui sonnent, 
aujourd’hui, comme une réponse à tous les groupes terroristes 
tuant au nom de l’islam, de Daech aux shebabs en passant par Bo-
ko Haram et Al Qaida. En effet, écrit-il : « Certains ont été abusés 
par leur jihad qui les pousse à s’acharner sur les êtres humains, 
des innocents ». Nourri de cette tradition d’un Islam soufi et tolé-
rant, le philosophe Souleymane Bachir Diagne la remettait au goût 
du jour dans son livre « L’encre des Savants » paru en 2014 à pro-
pos duquel, évoquant l’approche proposée, il précisait : « A Tom-
bouctou, Ahmed Baba a rappelé cette tradition prophétique selon 
laquelle l’encre des savants est plus précieuse que le sang des mar-
tyrs ». Ainsi, l’action de résistance culturelle et non violente de 
Cheikh Ahmadou Bamba est un rappel de ce principe : «  par le 
savoir et l’éducation, le combat est source de progrès, par le sang 
et la destruction, il devient la simple chronique d’un enlise-
ment aux conséquences souvent dramatiques». 

 

Abdou Latif Coulibaly 

Ministre de la Culture de la République  
du Sénégal 

 
      
 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

12 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



Moustapha SAMB 
 

13 

 

Avant-propos 
 

En tant qu’Africains, nous ne devons plus continuer de 
nous voir exclusivement à travers les écrits d’étrangers. Les 
Africains lisent en effet leur propre histoire par l’intermédiaire  
d’intellectuels  surtout Occidentaux. Ces derniers  écrivent  pour 
leurs propres causes,  leurs propres cultures, leur propre grille de 
lecture et mettent leur plume et leur salive au service du rayon-
nement exclusif de leurs propres civilisations. Ce sont les Afri-
canistes, en effet, qui ont toujours tenté de nous décrire nos ré-
sistants, ceux-là mêmes qui furent les ennemis de leurs nations 
respectives. Toute l’historiographie coloniale repose sur une 
vision idéologique de légitimation de la colonisation et de dé-
fense des valeurs occidentales malgré quelques rares témoi-
gnages honnêtes et objectifs. 

Dans ce contexte, les intellectuels africains ne peuvent plus 
se contenter de lire, de rouspéter ou de critiquer, il leur faut aller 
au-devant de la scène et prendre leur plume pour réécrire l’his-
toire et laisser des traces indélébiles  à la postérité. Nous devons 
réhabiliter l’histoire africaine qui est falsifiée en grande partie, 
pour inculquer aux Africains le complexe d’infériorité, afin de 
leur faire accepter la domination étrangère ou leur faire croire en 
la légitimité de la mission civilisatrice de l’Occident. Cheikh 
Anta Diop en avait fait un cheval de bataille à travers  sa pro-
blématique de l’antériorité des civilisations nègres. L’Afrique, 
bien entendu, est unanimement reconnue comme le berceau de 
l’Humanité. De l’humanité primitive à celle moderne, puisque 
l’Homo sapiens, à travers l’Homme de Grimaldi est né en 
Afrique sous les latitudes tropicales, perpendiculaires à l’équa-

 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

14 

teur. Selon la loi de l’éminent physicien Gloger, « les animaux à 
sang chaud sont nécessairement pigmentés et négroïdes »1.  

C’est pourquoi, l’Afrique apparaît aujourd’hui comme le 
berceau d’une humanité monocentriste avec un seul berceau qui 
n’a jamais changé et qui a élu domicile dans  ce continent. 

L’œuvre du Professeur Cheikh Anta Diop est, au sens 
propre du terme, encyclopédique,  c’est-à-dire qu’elle s’étend à 
toutes les régions du Savoir. 

Cette dimension est liée au double caractère polémique et 
scientifique de son entreprise et de son projet. Entreprise polé-
mique parce que, d’une part : 

« L’humanité ne doit pas se faire par l’effacement des uns 
au profit des autres ; renoncer prématurément, et d’une façon 
unilatérale, à sa culture nationale pour essayer d’adopter celle 
d’autrui et appeler cela une simplification des relations interna-
tionales et un sens du progrès, c’est se condamner au suicide ».  

D’autre part, parce que : « ... S’il faut en croire les ou-
vrages occidentaux, c’est en vain qu’on chercherait jusqu’au 
cœur de la forêt tropicale, une seule civilisation qui, en dernière 
analyse, serait l’œuvre des Nègres »2. 

L’esclavage et la colonisation sont des dates récentes dans 
l’histoire de l’Humanité puisqu’elles remontent au 16ème siècle et 
ne peuvent justifier une infériorité de la race noire encore moins 
                                                
1. Diop (Cheikh Anta), Civilisation ou Barbarie, anthropologie sans complai-

sance, Paris, Présence Africaine, 1981, 526 pages. 
2. Diop (Ch. A.), Nations, Nègre et Cultures. De l’Antiquité négro-africaine 

aux problèmes culturels de l’Afrique noire d’aujourd’hui, Présence africaine, 
1979, p 9-10. 



Moustapha SAMB 
 

15 

 

une justification pour une quelconque mission civilisatrice. 
L’Afrique a brillé de mille feux et avait  l’initiative historique à 
travers ses multiples foyers de civilisation, qui ont culminé avec 
l’émergence de la civilisation égyptienne et pharaonique qui a 
dominé tout le bassin de la méditerranée et pendant toute 
l’antiquité. C’est donc avec l’esclavage et la colonisation qu’on 
a assisté à un renversement de la perspective et à un début de 
perte de l’initiative historique détenue jusqu’ici par les Afri-
cains. Il est vrai que l’Égypte a perdu sa suprématie depuis 
l’invasion des Perses au Vème siècle avant Jésus Christ ; mais 
l’Afrique, par l’Égypte, s’est reconstituée au Moyen âge à tra-
vers ses grands empires, du Ghana, du Mali  et du Songhaï. 

 C’est la traite transsaharienne puis transatlantique qui a 
brisé cet élan africain de reconstitution politique et historique. 
L’Afrique, dans ce contexte, se retrouve affaiblie, divisée et do-
minée par des puissances plus outillées sur les plans militaire et 
technologique. Mais l’Afrique n’est pas restée passive.  

Après des siècles d’esclavage, les Européens passent à une 
nouvelle phase de colonisation. Les Africains, les armes à la 
main, ont résisté jusqu’à la dernière goutte de sang. 

Depuis Nasir Aldin en 1673 en passant par Ousmane dan 
Fadio, El Hadji Oumar, pour déboucher vers la fin du 19ème 

siècle sur le mouvement mahdiste, aucune victoire théocratique 
décisive n’a été remportée devant les  colonisateurs. 

Ce n’est donc, qu’après cette double phase de résistance 
des aristocraties militaires et des  combattants de la foi qu’on 
peut aussi appeler la guerre sainte par les armes qu’est née une 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

16 

nouvelle forme de résistance jusqu’ici inédite, incarnée par un 
homme exceptionnel, Ahmadou Bamba.   

Les écrits européens sur Ahmadou Bamba souffrent, pour 
la plupart,  de manque d’objectivité, d’autant plus que ce sont 
des ennemis et de surcroît des non musulmans qui écrivaient sur 
ce grand Saint. Ils ne l’ont jamais compris et quand ils ont com-
mencé à le faire, c’était trop tard, ils ne pouvaient plus réécrire 
l’histoire. C’est pourquoi l’objectivité et la recherche de la réali-
té doivent nous obliger à restaurer la réalité historique et même à 
exhumer beaucoup de choses y compris les miracles que les dif-
férents acteurs du fait colonial (surtout entre 1895 et 1902) ont 
toujours dissimulé dans leurs écrits faisant  comme si le mara-
bout était tout simplement revenu d’exil à cause de leur clé-
mence. Libre à qui veut de croire ou de ne pas croire mais 
Cheikh Ahmadou  Bamba a été constamment assisté par Dieu 
durant son long exil, sinon il ne serait jamais revenu dans son 
pays, au milieu des siens à l’instar de tous les autres grands ré-
sistants. L’exil était synonyme de disparition, c’était un aller 
sans retour. Nous n’avons pas besoin d’énumérer ceux qui sont 
partis et qui ne  sont plus  revenus, car il était exceptionnel de 
voir un déporté revenir dans son pays. 

Pour restituer tout ce pan de notre histoire, nous devons 
exploiter les sources orales émanant des contemporains du 
Cheikh, mais il y a surtout les écrits du Cheikh lui-même et ceux 
des Européens qui n’écrivaient en fait que ce qui abondait dans 
le sens de leurs propres intérêts.  

Dans cette perspective et, comme la parole s’envole et que 
l’écrit demeure, les intellectuels africains doivent revisiter leur 
histoire pour au moins léguer à la postérité une vision autre de 



Moustapha SAMB 
 

17 

 

leur passé, de leurs héros et des grands hommes qui ont eu à in-
carner la grandeur et la dignité de l’Afrique. Cette démarche ne 
doit pas être subjective ou prendre des allures d’autoglo-
rification, elle doit reposer sur un questionnement des différentes 
sources, leurs confrontations pour tendre vers l’objectivité scien-
tifique. Ce n’est que dans ce sens et dans ce sens-là seulement, 
que j’ai pris la plume pour parler d’Ahmadou  Bamba  qui, à 
mes yeux, est un homme exceptionnel, un mystique hors pair, un 
homme de Dieu et un grand saint respecté par tous ses contem-
porains. Ahmadou Bamba incarne la fierté des Noirs, c’est un 
résistant, un savant, un poète, un philosophe et un humaniste 
aimé par les Arabes qui n’ont pas hésité à le reconnaître comme 
un des miracles de Dieu et un serviteur affirmé du prophète Mo-
hamed (PSL). 

Ahmadou Bamba est incontestablement un grand chef na-
tionaliste africain. Par sa philosophie de la non-violence, sa dé-
marche pacifique, sa foi inébranlable, sa lucidité et son sang- 
froid impressionnant devant toutes sortes d’épreuves,  son in-
transigeance et sa grandeur d’âme, il est et demeure un des plus 
nobles combattants de la culture et de la dignité africaine. Ah-
madou Bamba a bouleversé la hiérarchie sociale pour prôner 
l’égalité de tous devant Dieu. Le meilleur d’entre nous est celui 
qui craint le plus son Seigneur. Décidément,  Ahmadou Bamba, 
pour ce que nous savons de l’histoire  des résistants et du prosé-
lytisme religieux,  est une des personnalités les plus marquantes, 
les plus fascinantes  de son époque. 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

18 
 



Moustapha SAMB 
 

19 

 

Introduction générale 
 
 

Dans l’existence de chaque peuple, il y a des moments, des 
lieux et des hommes que la mémoire humaine et la conscience po-
pulaire inscrivent de façon indélébile dans le registre de l’histoire.  

C’est donc une vérité de tous les temps, que ce ne sont pas les 
héros qui font l’histoire, mais plutôt c’est l’histoire qui fait ses hé-
ros. C’est le peuple qui consacre les héros et les perpétue. Serigne 
Touba, communément appelé Bamba, a servi Dieu et seulement 
Lui, dans la dynamique du Prophète Mohamed (PSL) et surtout 
dans le refus de la soumission. Cette résistance sans armes ni vio-
lence, puisait sa source dans sa foi inébranlable en Dieu et  son 
engagement résolu de ne reconnaître comme Maître que Lui. 

Face à cet homme d’envergure pieuse et mystique, l’admi-
nistration coloniale avait des doutes sur les desseins de ce marabout 
très charismatique et aimé des foules. Ahmadou Bamba a long-
temps hanté  les nuits de l’administration coloniale qui le prenait 
pour quelqu’un  qui nourrissait des ambitions temporelles notam-
ment celle de remplacer les rois déchus. On comprend donc toutes 
les difficultés pour les Français de saisir les motivations de cet 
homme dont la popularité et l’influence ne cessaient de grandir. 

Pourtant, les Français, quand ils firent leur révolution de 
1789,  venaient de propulser une ère de civilisation longtemps en-
sevelie dans les décombres du passé. Ce pays venait de lustrer la 
démocratie et l’humanisme. Par sa nouvelle devise : « Liberté, 
Égalité, Fraternité », la France se mettait au-devant du monde, au- 
devant des peuples d’avant-garde. Ce pays devenait l’espoir pour 
l’avenir des nations et un point de cristallisation pour tous les pro-
gressistes épris de paix, de justice et de liberté. 

 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

20 

C’est pourquoi personne n’a compris son retour aux « braises » 
de la colonisation. Personne n’a compris son acceptation d’aller 
signer le pacte de Berlin de 1884-85 car elle avait dépassé ce stade 
auquel le reste de l’Europe a réussi à la faire revenir. Et, de moins 
en moins, nul ne peut comprendre et cautionner ces expéditions 
tapageuses envoyées dans nos pays, violant nos femmes, éventrant 
leur fœtus, pillant et saccageant nos ressources, brûlant notre cul-
ture et nos valeurs coutumières. 

Pour quelle cause le faisait-elle ? Pour nous civiliser ou pour 
nous humilier ? 

Les Voulet, Charmoine, Mage, Quintin, Brazza, Archinard, 
Faidherbe et autres qui nous ont colonisés à coups de fusils, de 
sabre et d’abreuvage aliénant, même s’ils sont pour leurs pays de 
grands Français, demeurent encore pour les Africains, à la seule 
évocation de leurs noms, les spectres de leur malheur et la cause de 
leur retard séculaire. 

Ils avaient organisé la destruction massive de nos richesses, 
ils avaient décimé nos peuples par des génocides permanents et 
programmés. Ils avaient tué nos héros qui sont restés des figures 
emblématiques de notre histoire. 

El Hadji Omar est tombé en 1864 à Bandiagara, Samory Tou-
ré en 1900 au Gabon, Maba Diakhou Ba tué à Somb en 1869, Ah-
madou Cheikhou est assassiné en 1875, Mamadou Lamine Dramé 
disparaissait dans un guet-apens en 1886 dans le même temps que 
Lat-Dior et Samba Laobé Fall. 

Le Damel Samba Yaya s’est jeté dans le fleuve Sénégal à 
partir du pont Faidherbe en 1888 ; Alboury est bousculé et forcé à 
l’exil en 1890 et Ahmadou Lamdo est délogé de Ségou par les 
troupes d’Archinard la même année. À cette liste s’ajoutent les 
autres résistants des différentes parties de notre continent qui ont 



Moustapha SAMB 
 

21 

 

tous été écrasés par l’armada coloniale. C’est dans ce contexte-là 
que la France allait commettre la plus grave bévue pour ne pas dire 
la plus grave faute de sa colonisation. 

En effet, si pour ceux qu’on vient de citer il y avait un pré-
texte concret, la résistance par les armes que la France pouvait al-
léguer pour justifier ses forfaitures, aucun alibi ne pouvait être évo-
qué pour légaliser la hargne avec laquelle elle s’était acharnée sur 
Ahmadou Bamba ! 

Qu’est-ce que Cheikh Ahmadou Bamba a fait à la colonisa-
tion pour mériter toutes les exactions exercées sur lui ? Qu’on nous 
donne une seule preuve d’une déclaration, d’un acte quelconque 
qui méritait la séquestration de Jéwoul et de Saint-Louis, l’exil du 
Gabon où, sans abri ni nourriture, il était abandonné au milieu des 
fauves, des reptiles, des insectes propagateurs de maladies de cette 
terrifiante forêt équatoriale ? 

Qu’on nous donne un seul motif qui justifie cet exil dans les 
déserts de l’ardente Mauritanie ou cet isolement dans la fournaise 
de Thiéyène ? 

Même sa mise en quarantaine, puis la résidence surveillée de 
Diourbel étaient des abus de pouvoir répétés de la France sur un 
homme qui n’a commis que le seul tort d’affirmer avec force sa foi 
et qui a osé élever la voix pour le dire. Les Français ont donc foulé 
au pied leur propre droit, leur propre législation qui, jusque-là, 
avait fait la fierté de l’humanité consciente et progressiste. 
Qu’avaient-ils fait du code napoléonien ? 

En tout cas, le 5 septembre 1895, le  Conseil privé du Gou-
verneur à Saint-Louis a confirmé la faute, la France s’était trahie 
elle-même. Comment pouvait-on juger un homme sans défense ? 

Faut-il juger un « sujet » colonial alors que les lois françaises 
s’étaient opposées formellement à ce cas ? Comment pouvait-on 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

22 

envoyer en exil un homme, disperser ses « daaras » (écoles cora-
niques), confisquer ses biens, sans un arrêt de tribunal, sans même 
lui notifier ses actes par un quelconque billet d’accusation et sans 
lui permettre au nom des lois françaises de se faire assister, sur la 
seule base de simples présomptions et de vains soupçons ? 

Pourtant le 05 septembre 1895, il y avait bien à Saint- Louis 
un tribunal légal et un tribunal musulman qui tous pouvaient juger 
« l’affaire Cheikh Ahmadou Bamba ». La France de 1895 avait 
commis un délit qui dépasse les barbaries commises par ceux que 
les tribunaux internationaux sont en train  de juger aujourd’hui3. 

En définitive, on peut dire que le simple tort du marabout fut 
d’avoir créé un ordre religieux largement accepté par ses compa-
triotes, car original et purement africain sur le plan de l’Islam uni-
versel et, partant, prélude à une prise de conscience nationale.  

Si les conjonctures de cette époque de pleine colonisation, 
faite de méfiance et d’incompréhensions, et la tentative des hé-
roïques survivants des anciennes cours disloquées de trouver une 
consolation dans  l’Islam nécessitèrent des mesures injustes et 
spectaculaires à l’encontre du Serigne, la postérité, elle, ne devait 
pas tarder à reconnaître son immense mérite. Et, aujourd’hui, au 
Sénégal comme dans tous les pays musulmans, son nom est pro-
noncé avec vénération, non comme celui d’un vaillant capitaine, 
mais d’un saint homme doublé d’un fin lettré qui a consacré toute 
sa vie de dévotion au service de Dieu et de son prophète. 

Ce travail, que nous voulons simple et accessible, sera divisé 
en trois grands chapitres. Le premier consistera à revisiter  l’Islam 
au Sénégal, les grandes figures qui ont balisé la voie à des millions 

                                                
3. Touba, Bimensuel islamique d’informations générales, d’analyses et de ré-

flexions, novembre-décembre 1999, p. 25, 32 pages. 



Moustapha SAMB 
 

23 

 

de Sénégalais  adeptes des différentes confréries religieuses et qui 
constituent la grande majorité des musulmans sénégalais. On parle-
ra aussi dans cette partie d’Ahmadou Bamba, du début des hostili-
tés avec l’administration coloniale et des étapes de la déportation. 
Dans le second chapitre, nous aborderons des témoignages sur  
Serigne Bamba, les multiples rapports sur le saint homme et, enfin, 
dans un troisième et dernier chapitre nous nous intéresserons à 
l’univers du mouridisme, on parlera de portraits, d’analyses et de 
découvertes du Saint homme, de son illustre famille. Dans cette  
partie aussi,  Ahmadou Bamba relatera lui-même sa propre histoire. 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

24 

 

 



Moustapha SAMB 
 

25 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

CHAPITRE I   
 
L’HOMME, L’ISLAM ET LES COLONISATEURS 

 
 
 
 
 
 
 

 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

26  



Moustapha SAMB 
 

27 

 

 
 

 
L’Islam au Sénégal 

 
Les grandes figures de l’Islam au Sénégal 

 
Le rayonnement de l’Islam au Sénégal est à mettre à l’actif 

de grandes figures religieuses, notamment Ahmadou Bamba, El 
Hadj Oumar Foutiyou Tall, El Hadj Malick Sy, El Hadj Ibrahi-
ma Niasse, Seydina Limamoulaye, Mame Cheikh Bou Kounta4. 
On ne pourra pas dans cet essai évoquer toutes les grandes fi-
gures islamiques du Sénégal, ce qui veut dire que nous n’avons 
pas la prétention  de les étudier tous mais seulement d’en évo-
quer certains à titre d’exemple. 

 

El Hadj Oumar Foutiyou Tall 
 

Né vers 1796 à Alwaar au Fouta Toro, il est le 4ème fils du 
marabout Saïdou Ousmane Tall appartenant à la lignée des To-
roodo à qui reviennent les affaires religieuses dans l’ordre social 
pulaar. De nombreuses anecdotes racontées à son sujet magni-
fient sa singulière destinée qui se manifesta dès l’aube de sa vie. 
Entre autres, il délaissa le sein maternel à l’occasion du Rama-
dan, histoire de s’associer à l’abstinence des adultes. 

Après ses études coraniques, il entreprit, à 23 ans, 
d’effectuer le pèlerinage aux Lieux saints de l’Islam. À Médine, 
il reçoit de Cheikh Mohamed Ghali, disciple direct du fondateur 
                                                
4.  www.au-Senegal.com/, les grandes figures de l’Islam au Sénégal 1627 html. 

 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

28 

de la Tidianya, le titre de Khalife des Tidianes pour le Soudan 
(pays des noirs). 

En 1845, après son retour de la Mecque, le désormais El 
Hadj Oumar se lança dans des actions de Jihad, en s’attaquant 
aux royaumes païens et en résistant contre le pouvoir colonial. 
Le chef religieux mena ces deux combats au Sénégal et au Mali 
et édifia un vaste empire qui s’étendait en Guinée et au Mali. 

C’est dans ce contexte jihadiste et de résistance qu’il dis-
parut le 12 février 1864 dans les falaises de Bandiagara près de 
Déguembéré, mais son héritage s’est perpétué à travers les âges 
par le biais de ses fils et petits-fils. 

 

Seydina Limamou Laye 
 

Limamoulaye, fondateur de la confrérie Layène fut un per-
sonnage mystique, annoncé selon la tradition par les livres saints 
comme étant le continuateur du travail du prophète. Né vers 
1843 à Yoff, il s’adonna, devenu adulte, à la pêche et à 
l’agriculture comme tous les hommes de son milieu. 

Limamou Laye venait d’atteindre ses quarante ans quand il 
perdit sa mère. Après trois jours de mutisme, il sortit le 24 mai 
1884 drapé de trois pagnes blancs et annonça à ses proches puis 
à sa communauté qu’il n’était plus le même. « Répondez à 
l’appel de Dieu, venez à moi, je suis le messager de Dieu. Je suis 
le Mahdi qu’on attendait… », disait-il. 

Différents Khalifes lui ont succédé après sa disparition en 
1909. Les lieux saints des Layènes sont les villages de Yoff, 
Ngor, Diamalaye et Cambérène. Parmi les recommandations de 
Limamoulaye, figure la nécessité de prononcer le mariage des 



Moustapha SAMB 
 

29 

 

filles le jour de leur baptême. Autre recommandation, la pratique 
du chapelet matin et soir. 

De nombreuses légendes circulent au sujet de Limamou-
laye, comme l’impossibilité par exemple de fixer son image. 
Plusieurs tentatives de le photographier auraient échoué. Des 
années après sa disparition, ses disciples commémorent à Cam-
bérène et dans d’autres villages lébous son appel du 24 mai 
1884. 

 

El Hadj Malick Sy 
 

Sur les fresques qui le représentent, il est tout de blanc vê-
tu, le pare-soleil au-dessus de la tête. El Hadj Malick Sy ou 
Maodo est né en 1855 à Gaya dans le royaume du Walo, 
d’Ousmane et de Fawade Wélé. Plus tard, il séjournera dans le 
Djolof et le Sine pour les besoins de ses études. 

Son contact avec le Fouta lui permit de découvrir la Tidia-
nya par le biais de nombreux marabouts qui l’initièrent à cette 
doctrine. Il noua également des relations avec la ville marocaine 
de Fès où repose Sidi Ahmed Al Tidiani, fondateur de la confré-
rie. 

À l’âge de 34 ans, il se rendit en pèlerinage à La Mecque et 
à son retour il s’installa d’abord à Saint-Louis puis à Tivaouane 
en 1902 où il fit construire une grande mosquée avant de faire de 
cette cité la capitale de la confrérie Tidiane. Sa piété exemplaire, 
son rayonnement spirituel, sa disponibilité et ses contacts simp-
les et directs avec tous les croyants quelle que soit leur hiérar-
chie sociale attirent de nombreux disciples venus du Sénégal et 
d’ailleurs. 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

30 

La création, à son actif, de nombreuses écoles pour la prise 
en charge de l’éducation coranique des enfants, favorise l’expan-
sion de la confrérie. 

Mais l’on retiendra de lui également l’institutionnalisation 
du Gamou, la célébration de la naissance du prophète, faisant de 
Tivaouane le point de ralliement de nombreux fidèles. 

 

Cheikh Ibrahima Fall 
 

Né dans la province du Ndiambour en 1858 à Ndiaby Fall, 
fils de Modou Rokhaya Fall grand érudit de l’Islam au Sénégal 
et de Sokhna Seynabou Ndiaye, Mame Cheikh Ibrahima Fall de 
son vrai nom Ibrahima Fall descend en ligne directe de la famille 
aristocratique du damel Dethialaw, Atmane Fall, de la no-
blesse Géer du Cayor. Mame Cheikh Ibrahima Fall ou Lamp 
Fall que les mourides appellent encore, très affectueusement, 
Baboul Mouridin (la porte du mouridisme). Lui seul a su et a pu 
montrer la vraie valeur de Borom Touba Cheikh Ahmadou 
Bamba Khadimou Rassoul quand personne n’a eu la moindre 
idée de qui il était. Il est décédé en 1930 dans la région de 
Diourbel et fut emmené à Touba auprès de son maître Cheikh 
Ahmadou Bamba. 
 
Sa doctrine 

 

Il professe la foi de son marabout, à savoir la soumission 
à Dieu, à Mahomet (PSL) et aux marabouts. L’autre credo 
d’Ibrahima Fall était le travail productif qu’il avait élevé au rang 
d’action pieuse, d’où son mot d’ordre : « Le travail fait partie de 



Moustapha SAMB 
 

31 

 

la Religion » (wolof : Dieuf Dieul, ligey tchi jaamou yalla la 
bok). 

Il étudia à l’école coranique de son père Amadou Fall et 
acheva sa formation auprès d’autres maîtres en théologie,  
fiqh et tafsir, et la grammaire ou la rhétorique. 

Sa rencontre avec le Cheikh Ahmadou Bamba marqua un 
tournant important dans son aventure spirituelle et dans sa quête 
de l’Absolu. Étant issu d’une famille de la noblesse wolof, il 
était un soutien financier important pour les mourides et pour la 
voie du mouridisme à laquelle il dédia sa vie et sa fortune. 

Sa contribution à l’expansion du mouridisme fut telle 
qu’on a pu dire que si Ahmadou Bamba était l’âme et le concep-
teur inspirant de la Voie, Ibra Fall était assurément le bras sécu-
lier, la cheville ouvrière. 

Mame Seera Fall, Baboul Mouridina, Grand érudit  maîtri-
sait à fond le Coran et les Sciences connexes. Connu comme le 
plus fidèle des compagnons de Khadimou Rassoul, il a une his-
toire qui mérite d’être racontée. En voilà quatre points intéres-
sants… 

 
La recherche de Guide spirituel 
 

Cheikh Ibrahima Fall a très tôt concentré son énergie dans 
la recherche de celui qui pouvait lui donner l’opportunité de se 
réaliser en donnant corps à l’objectif qu’il s’était fixé, à savoir 
gagner l’agrément de Dieu à travers le service rendu au Maître 
qu’Il lui a choisi. C’est par un rêve prémonitoire qu’il lui sera 
révélé l’identité de celui-ci et qu’il lui sera donné instruction 
d’aller à sa recherche. « Ibra Fall, va à la recherche de ton 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

32 

Maître Serigne Bamba », est l’injonction qui lui sera répétée par 
trois fois. 

Cette quête le mènera alors à Taïba Ndakhar où aura lieu 
sa rencontre avec Cheikh Ahmadou Bamba, le vingtième jour du 
mois lunaire de Ramadan de l’an 1301 de l’Hégire. 

 

L’acte d’allégeance 
 

Pour sa contribution à l’expansion du mouridisme, Serigne 
Bassirou Mbacké ibn Cheikh Ahmadou Bamba, dans « Les bien-
faits de l’Éternel », rapporte les propos que Cheikh Ibrahima Fall et 
Cheikh Ahmadou Bamba échangèrent lors de cette rencontre à 
Taïba. Cheikh Ibrahima Fall dit : « j’ai tout abandonné, tout quit-
té, renoncé à tout, pour chercher un Maître qui peut m’assurer 
l’accès au voisinage du Seigneur.  Si d’aventure je ne le trouve-
rais pas en vie, je chercherai à identifier son mausolée. Et là, sur 
ce lieu sacré, avec une détermination inflexible, je consacrerai le 
reste de mon existence en dévotion et en actes si méritoires que 
Dieu m’accordera à coup sûr, le bénéfice du service accompli à 
ses côtés comme si je l’avais trouvé vivant. À présent, je fais 
acte d’allégeance auprès de toi. Je proclame que, de ce bas 
monde, je ne veux même pas, en bien, l’équivalent du poids d’un 
cheveu. Mon unique préoccupation est Dieu et ma demeure dans 
l’Au-Delà ». 

Son crédo était le travail productif qu’il avait élevé au rang 
d’action pieuse, d’où son mot d’ordre : « Dieuf Dieul, Liguey 
tchi jaamou Yallah la bok » (Le travail fait partie de la religion). 

C’est Cheikh Ibrahima Fall qui a révélé aux hommes, dit-
on, la vraie dimension de Khadimou Rassoul, autre nom de Se-



Moustapha SAMB 
 

33 

 

rigne Touba. Ainsi, sans sa clairvoyance, personne n’aurait bé-
néficié de ses immenses bienfaits. Voilà pourquoi, il est appelé 
Lamp Fall, la lampe, le phare qui a éclairé la ruée des hommes 
vers leur Maître. De lui viendrait aussi le surnom de « Baboul 
Mouridina », lui qui est considéré comme étant le bras séculier, 
la cheville ouvrière de l’expansion du mouridisme. 

 

Son legs 
 

Avec des milliers de disciples à travers le monde, Mame 
Cheikh Ibrahima Fall laisse aux générations suivantes de nom-
breux enseignements sur la voie à suive pour atteindre le Salut. 
Il invitait les membres de la communauté à une analyse logique 
pour discerner ce qu’on doit en accomplir sans trahir sa foi. 

 

El Hadj Ibrahima Niasse dit Baye 
 

Né à Taïba Niassène dans la région de Kaolack en octobre 
1900, El Hadj Ibrahima Niasse est le fils de El Hadj Abdoulaye 
Niasse, un grand dignitaire de la confrérie tidiane qui a fait for-
tune dans la culture de l’arachide. 

C’est à Kaolack que El Hadj Ibrahima Niasse étudia les 
sciences religieuses (l’exégèse, la jurisprudence, l’arabe, la mé-
trique, la rhétorique, la biographie du prophète) tout en cultivant 
un goût prononcé pour le mysticisme. 

À la mort de son père en 1922, son frère aîné Mouhamed 
Khalifa prend en charge la communauté des Niassène tandis que 
Baye Niasse s’occupe de l’enseignement coranique dans les 
écoles de leur père. Son érudition et sa piété lui attirent vite de 
nombreux adeptes. Dès 1930, il se proclame l’héritier de Cheikh 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

34 

Ahmad Tidiane Chérif et obtient l’allégeance massive de dis-
ciples de son père ainsi que celle de nombreux cheikhs maures. 

L’aura d’El Hadj Ibrahima Niasse a dépassé les frontières 
sénégalaises, car il se retrouve vers la fin des années 60 à la tête 
d’une communauté transnationale de plusieurs millions de 
membres répartis entre le Nord du Nigeria, lieu d’excellence de 
son rayonnement, le Ghana, le Niger, le Togo, la Sierra Leone, 
le Tchad, la Gambie, la Mauritanie. 

Il s’est illustré comme le premier chef religieux ouest-
africain à avoir établi des contacts avec des organisations isla-
miques internationales. À ce titre, il est l’un des fondateurs et 
vice-président de la Ligue islamique mondiale basée à La 
Mecque, membre de l’Académie de recherches de l’Université 
Al Azhar du Caire, etc. 

Nationaliste, il a été qualifié par ses biographes « d’homme 
politique d’envergure ». Opposant irréductible à Senghor, il en-
tretenait des relations étroites avec des leaders africains et arabes 
dont l’ancien président égyptien Gamal Abdel Nasser et le pre-
mier président du Ghana Kwame Nkrumah. Baye Niasse dispa-
rut le 26 juillet 1975 dans une clinique de Londres. 

 

Mame Cheikh Bou Kounta 
 

Les Kounta sont considérés comme des descendants du 
prophète de l’Islam. La Qadriya porte le nom de son fondateur 
d’origine irakienne Abdel Qadir Al Djilani. Cette doctrine ne 
s’est répandue dans le monde que des années après la disparition 
de son fondateur vers le 13ème siècle grâce au dynamisme de ses 
disciples. 



Moustapha SAMB 
 

35 

 

Le processus de pénétration de la Qadriyya au Sénégal 
s’est fait par la filière maure. Cette confrérie a pris de l’impor-
tance au Sénégal à partir de la fin du 18ème siècle sous 
l’impulsion de deux familles dont les Kounta. La Qadriya est  
l’une des voies empruntées par beaucoup de Sénégalais qui 
croient dans leur intime conviction que l’affiliation à une confré-
rie est obligatoire afin de ne pas être égaré par Satan. 

 

Ahmadou Bamba : Un modèle parfait de résistance  
 

Lorsque la colonisation française débarquait en Afrique avec 
sa mission « civilisatrice », elle avait en bandoulière deux objectifs 
essentiels : piller les ressources économiques disponibles en terre 
africaine pour les exploiter en France et transposer les référents 
culturels occidentaux dans les pays colonisés. Après quatre siècles 
d’esclavage, des Africains ont opposé au 19ème siècle, des mouve-
ments de résistances anticolonialistes impressionnantes. Incarnés 
par des leaders de carrure exceptionnelle, tels que l’Almamy Samo-
ry Touré, Cheikh Oumar Tall et Lat-Dior entre autres, les luttes de 
résistances vont très vite se rendre compte de leur caractère ineffi-
cace devant la supériorité technique de l’envahisseur européen. La 
lutte contre l’oppression coloniale a connu une autre forme avec 
l’avènement d’Ahmadou Bamba qui a choisi de mener sa résis-
tance sur le terrain cultuel et idéologique. Après avoir étudié et 
réfléchi mûrement sur les méthodes utilisées par ses prédécesseurs 
qui avaient opté pour la résistance armée, soit à des fins politiques 
ou djihadistes, le Cheikh a pu réaliser l’inefficacité des moyens de 
résistance employés par ces derniers. Ainsi a-t-il contourné la mé-
thode forte jadis connue pour faire face à l’envahisseur, pour orga-
niser son djihad autour du concept de la non-violence.  



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

36 

Accusé à tort par le colon de nourrir des intentions djihadistes 
armées, Cheikhoul Khadim réaffirme son engagement à servir la 
cause de l’Islam et hisser son étendard au-dessus de toute autre 
volonté mais d’une manière basée sur « les sciences et la piété », 
non pas sur les armes conventionnelles connues pour cet effet. 
S’adressant à ses persécuteurs, il explique la nature du djihad qu’il 
mène et dans lequel il compte demeurer, et les armes dont il dis-
pose pour faire capituler ses ennemis : « Vous m’avez déporté allé-
guant que je suis un adorateur du Seigneur doublé d’un djihadiste. 
Vous avez certes raison car je mène le djihad pour l’amour de 
Dieu. Mais mon djihad se fait à travers les sciences et la piété, en 
ma qualité d’esclave de Dieu et de serviteur de son Prophète ;            
et Allah qui régente toute chose en est témoin.  Si mes ennemis 
possèdent des armes pour lesquelles ils sont redoutés, mes armes 
quant à moi, sont le Coran et les hadiths du Prophète (PSL) et c’est 
ainsi que je mène le djihad ». 

Pour cerner la capacité prospective qui a abouti à la mé-
thode utilisée par le guide des mourides, il convient de rappeler 
ici que contrairement à l’occupation anglaise, l’objectif des fran-
çais ne se limitait pas seulement à l’exploitation des richesses 
dans les territoires contrôlés. Mais la France, à travers sa mission 
dite « civilisatrice » des Africains, visait également à coloniser 
les esprits et les cœurs par sa politique d’acculturation et 
d’aliénation des « indigènes ». C’est pour cette raison que le 
fondateur du mouridisme a consacré plus d’efforts durant son 
combat à la lutte contre l’objectif numéro deux de l’impé-
rialisme français c’est-à-dire l’aliénation intellectuelle et cultu-
relle mise en pratique par des missionnaires chrétiens et autres 
précepteurs au service commandé de la prétendue mission civili-



Moustapha SAMB 
 

37 

 

satrice, fardeau de l’Occident. Il préférait de très loin le pillage 
de nos ressources économiques et leur exploitation ailleurs, au 
formatage de nos esprits, gage de la perte de notre identité cultu-
relle et religieuse. 

Pour expliquer cette préférence, le Cheikh avait l’habitude 
de dire à ses disciples que : « tôt ou tard, l’occupation partira un 
jour et qu’après son départ, la terre continuera toujours à fournir 
des richesses dont nous pourrons profiter librement. Mais, si par 
malheur, l’envahisseur réussissait à coloniser nos esprits et nos 
cœurs, ce sera alors nous-mêmes qui nous précipiterions chez 
lui, même après son départ, pour lui apporter nos richesses sur 
un plateau d’argent ». Serigne Touba n’a jamais cessé de cons-
cientiser ses coreligionnaires sur le complexe d’infériorité au-
quel l’homme noir était toujours confronté vis-à-vis des Occi-
dentaux. Pour annihiler toutes formes de complexe du cœur des 
Africains en général et de ses compatriotes  en particulier envers 
les autres civilisations et cultures, il avait l’habitude de tenir un 
discours révolutionnaire aux relents de la révolte que l’adminis-
tration coloniale qualifiait de subversif. Ce passage extrait de 
son ouvrage « Ilhâmu Salâm » (Inspiration procédant du Sei-
gneur qui assure la Paix), nous en dit assez long de sa détermina-
tion contre l’ancrage de contre valeurs dans la société sénéga-
laise : « Sachez que ces Occidentaux ont été égarés par Satan qui 
les a menés vers la désobéissance divine, l’audace et la perdi-
tion. Il les a leurrés de par son stratagème au point qu’ils se sont 
mis à parcourir, avec arrogance, le monde entier et à opprimer  
les peuples. 

Cependant, ceux d’entre les indigènes qui ne suivent que 
leurs passions et les ignorants en sont arrivés à penser qu’ils sont 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

38 

d’un genre supérieur et dotés d’une suprématie naturelle. Ces 
stupides insensés n’hésitent même pas à les considérer comme 
les seigneurs des nobles hommes de Dieu, le Détenteur de la 
Majesté ! 

Aussi les imitent-ils dans la débauche et le vol, de même 
que dans des habitudes immorales. Certains d’entre ces indi-
gènes en arrivent à oublier Dieu, le Majestueux, et Son Prophète.  

Ils sont désormais convaincus que « la Force et la Puis-
sance » en actes sont entièrement dévolues aux colons, au même 
titre que le Pouvoir. Alors qu’en réalité la Force et la Puissance 
véritables reviennent exclusivement au Créateur des cieux, notre 
Seigneur, le Novateur.  

D’aucuns, parmi ces autochtones, ne pensent qu’à les imi-
ter, ne se souciant point, ce faisant, de suivre les traces du Pro-
phète Élu selon la Volonté du Créateur, l’Infiniment Capable.  
Sachez que je n’ai relevé tous ces travers que dans le seul but de 
faire reprendre conscience. Ô vous les miens, réveillez- vous de 
l’ivresse du sommeil !  ».  

La peau noire a eu en la personne de Cheikh Ahmadou 
Bamba un défenseur infatigable et objectif contre un préjugé 
délibérément entretenu par les Occidentaux et naïvement accepté 
par beaucoup d’Africains admirateurs de leur monde. En effet, il 
s’est fortement employé à briser les idées préconçues qui font 
des Noirs des sous hommes dotés d’une intelligence naturelle-
ment inférieure à celle des blancs. Il est important de souligner, 
ici, que le serviteur du Prophète a mené ce combat de réhabilita-
tion de la peau noire, des années durant, avant l’émergence de 
grandes figures noires considérées comme précurseurs du pana-
fricanisme ou plus tard de la négritude. Le panafricanisme qui 



Moustapha SAMB 
 

39 

 

d’ailleurs, est véritablement enfanté par la Diaspora africaine. 
Ses premiers concepteurs sont en effet, les élites noires descen-
dantes des esclaves.  

Les Africains du continent ne rejoindront le mouvement 
qu’à la moitié du 20ème siècle. Ces mouvements sont, certes, ré-
vélateurs d’une idée fondamentale, qui est celle d’accorder au 
peuple noir, principalement issu de l’esclavage, une Histoire, 
une place essentielle dans l’apport culturel de la société et par le 
fait de se défaire du clivage moral qu’ont entraîné la traite né-
grière, et la négation de soi, pour chaque noir d’Occident. Mais 
situer leur naissance dans l’émergence de figures comme          
William Edward Burghardt Du Bois plus connu sous l’acronyme 
de : « W. E. B. » Du Bois, Marcus Garvey et Kwame N’Krumah, 
chantres du panafricanisme relève d’une distorsion des faits his-
toriques et, à la limite, d’une malhonnêteté intellectuelle qui ne 
dit pas son nom. De même, quand on parle de la négritude, on 
pense immédiatement à Aimé Césaire, Léopold Sédar Senghor 
et Léon-Gontran Damas qui mirent en avant pour la première 
fois le terme et la notion de Négritude dans la revue « L’Etudiant 
noir », en 1934, soit sept ans après la disparition de Cheikh Ah-
madou Bamba. 

De toute évidence, W.E.B. Du Bois, l’aîné des panafrica-
nistes précités est moins âgé d’au moins de dix ans par rapport à 
Cheikh Ahmadou Bamba et la précocité intellectuelle du saint 
homme lui a permis, dès son adolescence, d’écrire des ouvrages 
et de mener des actions inhabituelles d’un adolescent. Donc, à 
partir de là, la paternité, non pas de ces concepts et notions, mais 
de ce combat, peut être aisément située dans le temps et dans 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

40 

l’espace pour essayer un peu de reconstituer une déformation de 
l’histoire de la révolution africaine. 

La motivation des panafricanistes caractérisée par une am-
bition de certains d’entre eux d’accéder au pouvoir soit complè-
tement différente de celle de Cheikh Ahmadou Bamba, qui 
n’avait aucune ambition autre que de renforcer l’Islam dans un  
continent où le lavage de cerveau des indigènes et la campagne 
d’évangélisation par les missionnaires français étaient à leur 
comble. Donc, la nature de leurs combats diffère dans une cer-
taine mesure mais, du point de vue de leurs aspects identitaires, 
il est possible de les mettre en parallèle. D’autant plus qu’ici, 
nous nous intéressons plus à la dimension humaine, exotérique 
et logique saisissable par tout individu doté d’un minimum po-
tentiel de comprendre, qu’à la dimension religieuse et ésotérique 
du Cheikh. 

Il est raisonnable d’admettre que la simple évocation du 
Panafricanisme ou de la Négritude renvoie aux noms des per-
sonnes citées en haut, si l’on considère que ce sont elles qui en 
ont crée les concepts et les notions. Mais du point de vue de 
l’apport culturel et de la défense de la dignité africaine, Ahma-
dou Bamba est hors catégorie. Dans tous les congrès et confé-
rences panafricains organisés, de la première conférence tenue 
en juillet 1900 à Londres, aux deux dernières tenues sur le conti-
nent africain en 1953 à Kumassi et en 1958 à Accra, aucun dis-
cours plus révolutionnaire et plus fier que ce qu’Ahmadou Bam-
ba a énoncé dans son livre intitulé « Les itinéraires du paradis » 
(Masaalikul Jinaan), n’a été prononcé. Ici, le guide spirituel in-
vite les gens qui ont un complexe de supériorité envers le Noir 
de juger ses idées et ses écrits sur la base de leur pertinence ou 



Moustapha SAMB 
 

41 

 

non, sans considérations subjectives sur sa qualité d’homme noir 
qu’il affiche d’ailleurs pleinement, la fierté : « Ne te laisse pas 
abuser par ma condition d’homme noir pour ne pas profiter de 
mon ouvrage. Car, l’homme le plus honorable auprès de Dieu 
est, assurément, celui qui le craint le plus et cela, sans distinction 
d’aucune sorte ! En effet, la couleur noire de la peau ne saurait 
en aucune façon, être à l’origine de la bêtise d’un homme ou de 
sa compréhension défectueuse ». Cette prise de conscience de 
soi et de son identité fut prégnante dans toute l’œuvre intellec-
tuelle du Cheikh, bien que son message global s’adresse à toute 
l’existence. 

Son engagement religieux, ses prises de positions jugées 
radicales par l’administration coloniale et le fort sentiment de 
défiance suscité par l’incroyable affluence faisant jour auprès de 
Cheikh Ahmadou Bamba et les effets radicaux que produisait sa 
formation sur les nouveaux mourides, furent à la base de fortes 
oppositions de certains guides envieux et des chefs indigènes 
désemparés. Tout ceci a valu au serviteur du Prophète (PSL) de 
subir entre les mains des colons ce qu’aucun autre résistant n’a 
subi dans l’histoire coloniale de l’Afrique. Trente et un an de pri-
vation de liberté, avec quelques fois un traitement inhumain qui 
bafoue les règles les plus élémentaires des droits de l’homme : sept 
ans et huit mois d’internement au Gabon, quatre ans d’exil en Mau-
ritanie, quatre ans et demi de résidence surveillée à Thiéyène et 
quinze ans encore de résidence surveillée à Diourbel jusqu’à son 
rappel à Dieu en 1927. Ceci, depuis son déferrement à la convo-
cation du Gouverneur Général en 1895 suite à une alarmante 
correspondance du Commandant Leclerc, Administrateur de 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

42 

Saint-Louis l’incriminant pour « agitations causées par son en-
seignement ». 

Ce jour de 18 du mois de Safar 1313 de l’Hégire, corres-
pondant au samedi 10 Août 1895, constituera, plus tard, celui de 
la célébration du grand Magal de Touba, car cette épreuve préfi-
gurait déjà aux yeux du Cheikh le Succès et les Avantages Ines-
timables que le Tout-Puissant dissimulait dans le service qu’il 
comptait effectuer pour le Meilleur des humains, le Prophète 
(PSL). Toutes ces péripéties et tant d’autres sur lesquelles 
l’exigüité de l’espace dont nous disposons ne permet pas de re-
venir, n’ont pas empêché à Ahmadou Bamba de continuer sa 
marche victorieuse, qui aboutit à la création de la mouridiya en 
1882 alors qu’il était âgé seulement, de 29 ans. Cela, dans un 
contexte socio-culturel marqué par la prééminence de deux con-
fréries en Afrique à savoir  la Quadriya et la Tidjaniya. 

Fidèle à ses visées spirituelles inégalables, Cheikhoul 
Khadime, appartenant auparavant et par héritage de son père, à 
la Tariqua Quadiriya née en Irak et pratiquant de sa propre vo-
lonté la Tarîqa Tidjaniya née au Maroc, avait une ambition reli-
gieuse qui surpassait de très loin tout ce que ces cadres de dévo-
tion offraient comme opportunités pour répondre à ses aspira-
tions spirituelles et à celles de ses disciples. Ainsi, a-t-il proposé 
au Sénégalais une offre made in Sénégal, tout en suivant une 
approche prospective efficace et adaptée aux réalités du milieu, 
avant de mettre sur le marché islamique un produit appelé Al-
mouridiya. Ce produit, bien que sénégalais étant né au Sénégal, 
s’inscrit dans une dynamique universelle de par ses normes d’un 
Bien commun non appropriable, et ciblant toute l’humanité. 



Moustapha SAMB 
 

43 

 

Par un souci d’inclusion et évitant toute forme d’exclusion, 
il a choisi la dénomination commune que tous les Maîtres Soufis 
appliquent sur celui qui embrasse le soufisme (Al mouride) si-
gnifiant l’aspirant à Dieu, pour nommer celui qui lui fait acte 
d’allégeance, et Almouridiya constituant le cadre d’épanouisse-
ment religieux du Mouride, pour désigner la voie qu’il a fondée. 
Qui alors parmi tous les musulmans ne se réclamerait aspirant à 
Dieu ? 

Le respect et la vénération que le fondateur de la Mouri-
diya, ou mouridisme, voue aux guides des anciennes confréries 
qu’il a pratiquées ne lui ont pas empêché de croire qu’avec la 
forte conviction et la persévérance dans la voie de Dieu, il est 
possible d’arriver à leurs niveaux ou pourquoi pas, les dépasser. 
Pour Khadimou Rassoul, ces guides ont obtenu leurs rangs au-
près du Seigneur, et atteint leurs niveaux de spiritualité grâce à 
leur engagement indéfectible sur la voie de Dieu. Il dit dans Ma-
saalikul Jinaan – ce qui fait montre de son affranchissement dès 
le bas âge du complexe racial et idéologique  afin de prouver que 
rééditer la même prouesse est possible : « N’accordez pas 
l’exclusivité des Avantages de Dieu aux seuls anciens car vous 
tomberez alors dans l’égarement. Il arrive souvent qu’un homme 
des temps modernes maîtrise des secrets qu’ignoraient les 
hommes des temps anciens… ». 

Pour témoigner du mérite de ces érudits de l’Islam, ce qui 
dénote de son ouverture d’esprit, il écrit à leur égard : « Tous les 
wirds (confréries) mènent le disciple qui s’y consacre assidu-
ment vers le voisinage de Dieu. Peu importe que ce wird pro-
vienne de Cheikh Abdoul Khadre Al-djlîânî, de Cheikh Ahmed 
At-tîdjânî ou d’un autre parmi les pôles spirituels. Car, ils sont 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

44 

tous, dans la bonne direction et incitent les disciples dans 
l’adoration du Maître du Trône et les conduisent vers le droit 
chemin. Gardez-vous donc de jamais mépriser un quelconque 
wird ou d’en critiquer un autre » (Masaalikul Jinaan). Cet ex-
trait montre la conviction qu’Ahmadou Bamba a toujours su que 
dans son Khidma (service rendu au Prophète), il pouvait aller 
plus loin que n’importe quel autre serviteur et jusqu’à, surtout, 
offrir aux disciples qui le suivent un cadre de pratique religieuse, 
qui leur facilite l’accession au voisinage de Dieu. Mais égale-
ment, son ouverture aux vents fécondants des autres voies et 
opportunités offertes par ses prédécesseurs en Islam. 

Dans le contexte actuel où l’Islam souffre du terrorisme, par 
le fait de Jihadistes ayant une lecture biaisée du message coranique 
transmis par le Prophète Mouhamed (PSL), et mis en pratique de la 
meilleure des façons par Cheikh Ahmadou Bamba ; et où des 
jeunes qui ont subi un lavage de cerveau servent de cobayes à ces 
djihadistes pour exécuter leurs plans macabres, son enseignement 
doit être assimilé pour de bon. La forme du djihad mené par Ah-
madou Bamba et les résultats qu’il a donnés, invitent à revisiter 
son œuvre, au grand bénéfice de l’Homme. Si les combattants       
« au nom de l’Islam » des temps qui courent s’inscrivaient dans la 
logique que le saint homme nous a léguée, basée sur les sciences et 
la piété, et mettant l’accent sur le verset 125 de la Sourate 16 du 
Coran, qui s’adressait ainsi au prophète de l’Islam : « Appelle vers 
la voie de ton Seigneur par la sagesse et la belle prédication… », il 
n’y aurait pas aujourd’hui, de menace terroriste attribuée à 
l’Islam qui est pourtant une religion de paix, encore moins 
d’attentats opérant des carnages sur de paisibles innocents qui 
n’ont rien à voir avec les tensions et autres positionnements géo-



Moustapha SAMB 
 

45 

 

politiques de certains pays occidentaux et parfois provocateurs, 
souvent à l’origine de ces attaques ciblées5. 

 

Cheikh Ahmad Bamba : Un mystère de Dieu 
 

Cheikhoul Khadim, le maître est devenu Khadimou Ras-
soul, mais comme il l’a souligné avec force « Asna Khadim » :  
« je suis le premier parmi les serviteurs du Prophète (PSL) à       
accéder à cette station ». Il est un mystère de Dieu et le restera 
aussi longtemps que le temps et l’espace feront leur évolution. 

Devant la gravité de l’heure et l’imminence du danger, 
l’humanité a plus que jamais besoin, aujourd’hui, d’exemples 
vivants qui exaltent les esprits et permettent de regarder de plus 
haut un monde matérialiste, inquiet, partagé entre la crainte et 
l’espoir, avec des ambitions démesurées d’hommes et de fem-
mes ayant perdu le sens des réalités et qui, sans apprendre à do-
miner leurs passions, ont dominé la nature grâce au développe-
ment des sciences et des techniques ayant modifié leur vie. Le 
Monde traverse non seulement une crise spirituelle, mais méta-
physique ; c’est pourquoi, l’exemple de grands hommes spiri-
tuels comme Cheikh Ahmadou Bamba doit, plus que jamais, être 
étudié et suivi pour préserver du suicide une humanité à laquelle 
il ne manque que la foi…  

L’entrée en matière de feu Serigne Sam Mbaye dans la tra-
duction de « Masalikul Jinaan » ou les « Itinéraires du Paradis » 
est plus que significative pour aborder une biographie d’un saint 
d’une dimension exceptionnelle. 

                                                
5. Fall (Serigne Saliou) Ahmadou Bamba, un modèle achevé www. Leral.net 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

46 

Cheikh Ahmadou Bamba dira lui-même à son propos : « à 
tout jamais, Dieu a joint ma vie à celle de Dieu. Je vis dans le 
Paradis de Dieu. Quand j’écris, le Trône exulte et les anges émus 
se mettent à proclamer la sainteté de Dieu. Quand j’écris, quand 
je lis, Satan se sauve suivi de ses acolytes imposteurs. Dieu et 
son Prophète (PSL) préfèrent mes écrits à ceux de tous les autres 
saints ». Connaître un tel saint ne sera pas sans doute aisé pour 
ses contemporains, encore moins pour un non initié. 

Cheikh Ahmadou Bamba, Borom Touba, Serigne Touba, 
Khadimou Rassoul, Khadimal Moustapha, Bamba, Abdoulahi 
Wa Khadimou Rassoul, Borom Djouma Ji, Borom Barak bi, etc., 
constituent autant d’appellations symbolisant sa vie et son 
œuvre. 

De son vrai nom Muhammad ibn Muhammad ibn Habibal-
lah, Cheikh Ahmadou Bamba est né au mois de Muharram en 
1853, soit l’an 1270 H, à Mbacké Baol, village fondé par son 
arrière grand-père en 1780. Fils de Serigne Mame Mor Anta Sa-
ly et de Sokhna Diarra Bousso surnommée la voisine de Dieu, Il 
est issu d’une famille digne, respectée et sainte dont les ramifi-
cations nous amènent jusqu’au berceau de l’Islam sénégalais. 
Son homonyme, ami de son père habitait le village de Bamba et 
portait le nom d’Ahmadou Sall, un grand marabout de son 
époque. 

 

Son Adolescence 
 

Dans sa jeunesse, Cheikh Ahmadou Bamba fut sous les fé-
rules de son oncle maternel Tafsir Mbacké Ndoumbé, de son 
homonyme Ahmadou Sall, et de son père Mame Mor Anta Saly 
vers 1865. Les sciences fondamentales de l’Islam, la théologie, 



Moustapha SAMB 
 

47 

 

le droit, l’exégèse du Coran, les hadiths, la grammaire, la proso-
die, la rhétorique…, le menèrent auprès de son oncle Muham-
mad Bousso. Il a par ailleurs fréquenté au cours de sa jeunesse 
d’autres érudits comme Samba Toucouleur Ka, Moussa Diakhaté 
et Muhammad Ibn Muhammad Al Karim Ad-Daymani. Serigne 
Bassirou Mbacké dit dans les Bienfaits de l’Eternel de son guide :  
« en somme, il fit un miracle dans son apprentissage par cœur et 
dans sa maîtrise du savoir. Il fut le dépositaire du Coran et de la 
sunna ». 

Son adolescence fut marquée par une spiritualité extraor-
dinaire comme un être accablé sous un poids écrasant et mysté-
rieux, pressé d’une soif ardente et d’un désir insatiable d’accéder 
aux secrets du ciel et de la terre. Sa perfection innée, découverte 
en lui par ses parents et érudits qu’il a fréquentés, ne pouvait 
résulter que d’une lumière divine. Dès son jeune âge, il parais-
sait tendu, méditatif et résolu. Une sorte d’extase le marquait et 
semblait l’éloigner des mondanités terrestres. Cheikh Ahmadou 
Bamba affichait des attitudes et habitudes de piété, de bonne 
conduite morale, de dévotion, d’esseulement, de méditation et 
un comportement honnissant l’amusement et le péché. 

Serigne Bassirou Mbacké dans son ouvrage intitulé « Mi-
nanoul Bakhil Khadim » révèle que, durant son enfance, 
l’endroit qu’il fréquentait le plus, dans la concession familiale, 
était celui qui tenait de lieu de prière. Il y séjournait la plupart de 
son temps, seul, à tel point que beaucoup de ses voisins se po-
saient des questions sur son état mental. D’ailleurs on le sur-
nomma « le fou de Mame Mor Anta Saly ». Son engagement 
dans la voie des soufis est une chose étonnante, inqualifiable, 
extraordinaire et l’avait mené à la station très élevée. 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

48 

L’autre activité qui a marqué l’enfance de Cheikhoul Kha-
dim était l’enseignement qu’il donnait aux disciples de son père 
et à ses frères cadets. Qui plus est, Serigne Touba s’adonnait à 
l’écriture en composant des odes d’invocation et des poèmes 
d’éducation spirituelle dont la qualité et la profondeur étonnaient 
plus d’un. 

Les dernières années vécues avec son père ont vu Cheikh 
Ahmadou Bamba développer une personnalité intellectuelle, 
mystique et un ascétisme incomparable. 

Le mardi 20 du mois de Muharram 1299, correspondant à 
1883 de l’an romain, Mame Mor Anta Saly, alors âgé de 61 ans, 
quitta ce bas-monde dans les mains de Cheikhoul Khadim.           
Il s’est voué à l’enseignement jusqu’à ce jour où le Créateur lui 
dit : « éduque tes disciples par le « Himma » et non plus par 
l’instruction ». 

 

L’Aventure du mouridisme 
 

La déclaration de Bamba ne s’est  pas fait attendre ; elle 
s’exprime en ces termes : « celui qui a choisi de suivre mon 
exemple peut rester avec moi. Mais celui qui était venu pour 
s’instruire peut retourner chez ses parents ou alors aller à la re-
cherche d’un autre maître. Moi en ce qui me concerne, je me 
suis engagé à partir d’aujourd’hui dans une autre voie ». 

Cette voie était celle des mystiques. Ce premier engage-
ment commença à révéler à la face du monde sa véritable phy-
sionomie spirituelle. L’autre aspect de sa dimension spirituelle 
fut la réponse qu’il afficha publiquement à la question de succé-
der à son père pour les charges de conseiller du roi, Lat-Dior. 



Moustapha SAMB 
 

49 

 

Bamba affirma : « je n’ai pas l’habitude de fréquenter les mo-
narques. Je ne nourris aucune ambition à l’égard de leurs ri-
chesses et ne recherche des honneurs qu’auprès du Seigneur Su-
prême. J’aurai honte que les Anges me voient aller chez un autre 
roi que Dieu ». Cheikhoul Khadim avait fait table rase de toutes 
les traditions. Sa seule tradition était tout ce qui se rapportait et 
se conformait au désir du Seigneur de l’Islam. Sa seule motiva-
tion était l’agrément de Dieu, toujours recherché, tant dans ses 
actes que dans ses paroles. 

Certains dignitaires et détracteurs ne comprenaient pas 
cette attitude du Cheikh qui avait les biens terrestres à sa dispo-
sition. Une autre ode est venue conforter sa position et sa cons-
tance : 

« Penche vers les portes des rois, m’ont-ils dit, afin d’obte-
nir des biens qui te suffiraient pour toujours. 

Dieu me suffit, ai-je répondu, et je me contente de Lui et 
rien ne me satisfait si ce n’est la Religion et la Science. 

Je ne crains que mon Roi et n’espère qu’en Lui car c’est 
Lui, le Majestueux, qui m’enrichit et me sauve. 

Comment déposerais-je mes affaires entre les mains de 
ceux-là qui ne sont même pas capables de gérer leurs propres 
affaires à l’instar des plus démunis ? 

Et comment la convoitise des richesses m’inciterait-elle à 
fréquenter ceux dont les palais sont les jardins de Satan ? 

Au contraire, si je suis attristé ou éprouvé, si j’ai  un quel-
conque besoin, je n’invoque que le Propriétaire du Trône qu’est 
Dieu. 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

50 

Car, Il demeure l’Assistant, le Détenteur de la Puissance 
Infinie qui crée comme Il veut tout ce qu’Il veut. 

S’Il veut hâter une affaire, celle-ci arrivera prestement 
mais s’Il veut l’ajourner, elle s’attardera un moment. 

O toi qui blâmes ! N’exagère pas dans ton dénigrement et 
cesse de me blâmer ! Car mon abandon des futilités de cette vie 
ne m’attriste point… 

Si mon seul défaut est ma renonciation aux biens des rois, 
c’est là un précieux défaut dont je ne rougis point ! ». 

De cette attitude du Cheikh envers les souverains et l’élite 
de l’orthodoxie musulmane, émanait une première vague de con-
testataires et d’ennemis, source de défiance, de vexation et de 
brimades à son endroit et au cercle limité de ses adeptes. 

Durant cette période cruciale de son engagement, Cheikh 
Ahmadou Bamba erra à travers les localités du Sénégal et de la 
Mauritanie, à la quête de sciences ou à la rencontre de gens 
pieux ayant son admiration. Il montra également une disposition 
envers toutes les voies spirituelles en pratiquant les wird de la 
Qadriya, d’Abu Al-Hassan Al Shâdhilî et de Cheikh Ahmed Ti-
diane. À chaque fois que Cheikh Ahmadou Bamba se lançait 
dans une voie, il en surplombait toutes les étapes et en détenait 
tous les secrets. Cette avidité d’aller plus loin l’a amené à dire : 
« j’ai dépassé les hommes et tout ce qui vient de leurs mains 
(leurs invocations, leurs remèdes, leurs wirds, leurs litanies, 
leurs indications, leurs prescriptions), pour me tourner vers le 
Seigneur des hommes ». 

 
 



Moustapha SAMB 
 

51 

 

Le retentissement 
 

Son apparition sur la scène nationale a suscité un étonne-
ment général et une nouvelle donne dans la hiérarchie religieuse. 
L’affluence dans sa cour devenait de plus en plus soutenue. Son 
assertion de dépassement des confréries souleva une véritable 
révolution. Certains mystiques de son époque crièrent au scan-
dale contre lui mais sa réponse fut sans équivoque : « je détiens 
la réponse à quiconque m’interroge dans le verset coranique qui 
dit « le rappel de Dieu est certes ce qu’il y a de plus grand » 
(Masalikul Jinaan, vers 301). 

Quiconque est en harmonie avec Dieu ne doit plus se sou-
cier de ses détracteurs et de sa contradiction avec les hommes. 
Cheikh Ahmadou Bamba se situait dans l’axe du Coran et de la 
sunna : «  j’ai la meilleure voie », a-t-il soutenu. 

Dans sa percée mystique dans l’enceinte scellée de Dieu, 
Serigne Touba sera orienté vers la « Nur Muhammadiya » lais-
sant voir ainsi une leçon à ceux qui désirent l’agrément du Créa-
teur. L’imitation du Prophète Mohamed (PSL) était la base de 
tout ce qui est utile pour l’homme et les djinns dans ce monde et 
dans l’autre. 

Dans son ode intitulé « Abajadda » il s’écria : « je Le re-
mercie, Lui le Très Haut, par son Livre, ses bienfaits et sa pure 
sunna. Je Le remercie par les farâid et la sunna, et par- delà, 
celles-ci pour les autres bienfaits. Je me repens auprès du Sei-
gneur, porteur du décret, et par son ordre, sur les errements pas-
sés. Ce jour, j’en fais mon pacte avec le Choisi, l’Élu et je de-
mande la fidélité à Dieu dans le service que je lui rends. Je 
prends mon engagement pour le respect du Livre dans le cadre 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

52 

du respect de l’Elu. Celui qui est plus digne de mes services 
parmi toutes les créatures par mes poèmes et mes proses, c’est le 
Prophète (PSL) de la clémence ». Cheikh Ahmadou Bamba se 
lança dans la voie de l’imitation au Prophète Mohamed : « Au-
jourd’hui, je remets éternellement mes brides entre les mains 
d’Ahmad (PSL), pour adorer Dieu. Mon compagnon est le Livre de 
Dieu et mon guide l’Élu (Al Mustapha). Mon miracle, ma gloire et 
ma dignité sont le Livre de Dieu et le Prophète de Dieu » (Les 
bienfaits de l’Eternel). 

Au cri de scandale révélé plus haut par certaines autorités 
religieuses de l’époque, le contexte historique  avait favorisé le 
rush des anciens résistants, des opprimés, des paysans spoliés, 
des soldats déçus, des tiédos entre autres victimes de la colonisa-
tion vers ce grand saint. Ce qui fera dire à Paul Marty : « à Tou-
ba, se répandirent aussitôt tous ses anciens amis, les guerriers du 
Damel Lat-Dior et du Bourba Alboury, des déserteurs, des chefs 
révoqués, des peuls fanatisés, tous  en quête d’aventures ». 

Mais la première alerte de l’autorité coloniale fut donnée le 
19 mars 1889 à Saint-Louis par un rapport de Tautain spécifiant 
qu’un  « marabout nommé Ahmadou Bamba aurait été s’établir 
dans la forêt de Mbafar, entre le Djolof, le Baol, et le Cayor. 
Que là, il installerait actuellement une baraque » et recomman-
dait en conclusion « de faire exercer sur l’individu une surveil-
lance constante, quoique prudente, afin de ne pas le poser en 
martyr de sa foi… ». 

Le Cheikh devint alors la cible d’une surveillance stricte. 
Rapports des plus fantaisistes et dénonciations des plus calom-
nieuses proliféraient à son endroit du fait d’agents de rensei-
gnements zélés, de chefs traditionnels jaloux et inquiets de son 



Moustapha SAMB 
 

53 

 

prestige. L’administrateur du cercle de Louga avait d’ailleurs 
adressé une correspondance au Gouverneur du Sénégal en ce 
sens : « l’agitation incessante que provoquaient les allées et ve-
nues des visiteurs n’est pas sans troubler profondément le calme 
habituel dans la région. Leur tranquillité (il s’agit des popula-
tions du Ndiambour) constamment troublée pourrait ranimer le 
fanatisme qui sommeille encore dans leurs esprits ». 

Malgré cette effervescence, Cheikh Ahmadou Bamba ne se 
détourna pas de son objectif et voulait être élevé au niveau des  
compagnons du prophète. Dans Qataba Qalbi il dit : « Que mon 
degré égale celui du panégyriste Hassan ». Cheikh Ahmadou 
Bamba finira par dépasser ces serviteurs du Prophète (PSL). Il 
affirmera dans Muhammadiyal Habib : « le Seigneur, la vérité 
évidente, m’a donné ce qui est révélé aux pieux, et ce qui n’est 
révélé qu’à moi, en honneur et faveurs divines». 

Il parviendra à devenir le meilleur serviteur du Prophète :  
« le pouvoir du Très Haut, l’Éternel, le Préexistant a fait de moi 
le meilleur des serviteurs, par le Prophète dont les bienfaits sont 
éternels ». 

Cheikhoul Khadim avait fini par acquérir la plénitude de la 
station mystique des pôles de la trempe de Cheikh Al Ghawth Al 
Khadir Al Jîlani, Abu Yazid Al Boustami, Aboul Abass Ahmad 
Tijâni, Abu-l Hamid Al Ghazali. Cette station ne le satisfaisait 
point. Il sentit le désir d’accéder à la station des Moudjahidin, 
les braves compagnons du Prophète (PSL) morts à Badr, à Hou-
houd ou à Hounayn sous le sabre des infidèles. Cette station 
avait un coût dont l’équivalent était de mourir à soi-même, im-
pliquant donc beaucoup de souffrances et d’épreuves. À la de-
mande de Muhamed (PSL), Serigne Touba répondit en ces 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

54 

termes : « tant que je serai avec toi, je supporterai tout ». Le 
pacte d’allégeance conclu, Serigne Touba se devait de quitter 
Touba pour accomplir sa mission. 

Les raisons métaphysiques et mystiques d’une étape im-
portante de sa vie et du Mouridisme venaient d’être établies, 
aboutissant inéluctablement à son exil au Gabon. 

Au plan exotérique, l’administration coloniale prit le 
Cheikh pour unique cible et va user de moyens colossaux de 
dissuasion pour fomenter une révolte armée. L’historien Amar 
Samb soutiendra d’ailleurs à ce propos : « il fallait le génie d’un 
homme comme Cheikh Ahmadou Bamba pour arriver à capter 
toutes les aspirations d’un peuple désorganisé, subjugué et déso-
rienté. Il fallait, après la disparition tragique ou l’exil sans retour 
des faiseurs de jihad, le génie du fondateur du Mouridisme pour 
assumer le non de tous les résistants qui ont chèrement payé le 
droit de vivre libres sur la terre de leurs ancêtres. Le fils de  
Momar Anta Saly a imaginé d’autres moyens pour porter sur son 
frêle corps tout le poids du destin d’un peuple qui ne voulait pas 
rester à genoux sous la baïonnette ou la gueule du fusil et du 
canon de l’occupant, crachant la mort sur quiconque relevait la 
tête »6. 

En effet, sa lettre réponse convoyée par son frère et bras 
droit, Mame Thierno Ibra Faty en 1895, a sonné comme un glas 
et a irrité l’administration coloniale : « Le Maître des mondes 
m’a donné l’ordre de proclamer que je suis un asile et un re-
cours. Quiconque veut le bonheur ici-bas et dans l’au-delà doit 
chercher refuge auprès de moi ».  

                                                
6. Samb (A.), L’Islamet l’histoire du Sénégal, Bull. Ifan, n°3, 1971. 



Moustapha SAMB 
 

55 

 

Serigne Touba était aux yeux des colons un rempart pour 
la société sénégalaise d’alors face à leur entreprise de colonisa-
tion des esprits après une pacification territoriale. 

Cheikh Ahmadou Bamba fut convoqué à Saint-Louis par 
l’Autorité coloniale pour statuer sur son cas à travers le Conseil 
privé du 5 septembre 18957. 

 

Début des hostilités et étapes de la déportation 
 

Bamba et les effets radicaux que produisait sa formation 
sur les nouveaux mourides, fut à la base de fortes oppositions de 
certains guides et des chefs indigènes désemparés. Une dure ré-
pression commença alors à se faire jour à travers des exactions 
de toutes sortes qu’infligeaient les chefs traditionnels manda-
taires des colons aux disciples mourides aux fins d’intimidation ; 
leurs cases furent brûlées, leurs récoltes et autres biens saisis, 
leurs personnes arbitrairement détenues… 

Mais hautement conscients de la valeur inestimable de leur 
guide et à l’évocation des Compagnons du Prophète (PSL), 
ayant eu à subir le même type d’acharnement aux débuts de 
l’Islam et de l’héritage desquels ils se réclamaient, les mourides 
surent préserver leur engagement et ne pas abdiquer la Voie de 
la Vérité et voir la dynamique autour de Khadimou Rassoul 
s’accentuer. Débuta alors une campagne systématique de calom-
nie et de dénigrement du saint homme que prouve le grand 
nombre de rapports mensongers qui furent alors adressés par la 
chefferie locale aux autorités coloniales. 

                                                
7. Assirou.net. 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

56 

Celles-ci n’accordèrent, tout d’abord, aucun crédit à des al-
légations qui, après enquête, se retrouvaient abusives et leurs 
premières réactions furent d’abord que l’accusé était en réalité 
aux antipodes des plaintes dont il faisait l’objet ; ce qui contri-
bua au maintien de leurs relations au beau fixe. Ayant quitté 
Touba, le Cheikh vint s’installer en 1312 h (1895) dans le Jolof 
où il fit reconstruire le village de ses ancêtres Mbacké-Bâri tom-
bé en ruines. 

La situation stratégique de cette localité, aux confluentes 
des provinces du Cayor, du Baol et du Jolof, mais aussi l’afflu-
ence inédite qui y vit jour et qui draina nombre d’éléments de la 
noblesse céddo déchue, tout cela, allié au caractère d’insubor-
dination de plus en plus affiché des nouveaux mourides, ne 
manqua pas de raviver très vite les suspicions et les hostilités. 

Dans un tel contexte, l’acharnement des calomniateurs et 
leurs fins stratagèmes eurent raison de la défiance naturelle des 
colonisateurs qui ne manquèrent point de nourrir bientôt des 
craintes sur la puissance croissante du Cheikh et sur la similitude 
qu’ils semblèrent déceler dans sa démarche et celle des autres 
résistants religieux, en dépit de l’attitude foncièrement non vio-
lente et entièrement vouée à l’obéissance à Dieu et à l’imitation 
du Prophète (PSL) dont celui-ci faisait constamment montre et 
qui lui fit dire : « Les armes de mon combat sont la Science et la 
Crainte Révérencielle, en qualité d’esclave de Dieu et Serviteur 
de Son Prophète ; en est Témoin le Seigneur Qui Régente toute 
chose ». 

À la fois totalement ignorant de la philosophie du Cheikh 
et de sa mystique de la Khidmah (Service du Prophète) qui ex-
cluait tout acte de violence même envers la plus petite créature, 



Moustapha SAMB 
 

57 

 

mais aussi frappé par le contraste de la véhémence des accusa-
teurs tranchant avec la relative tiédeur des dénégations de 
l’accusé, le Gouverneur Général décida, en mai 1895, de convo-
quer le Cheikh Ahmadou Bamba à Saint-Louis, exécutant en fait 
par-là une Volonté du Très-Haut qui en avait décidé ainsi de 
toute éternité… 

 

L’Etape de Jèwol (10 août 1895) 
 

Suite aux campagnes calomnieuses à l’endroit de Cheikh 
Ahmadou Bamba, le Commandant Leclerc, Administrateur du 
Cercle de Saint-Louis, avait adressé en juillet 1895 une alar-
mante correspondance à ses supérieurs. Le Gouverneur Général 
par intérim du Sénégal et Dépendances, M. Mouttet, expédia 
alors à Mbacké-Bâri une lettre de convocation au Cheikh qui, 
empêché, se contenta de déléguer son frère et bras droit Mame 
Thierno Birahim au dit Gouverneur qui interpréta ce geste 
comme un affront et un défi à son autorité. 

Ainsi l’Administrateur Leclerc fut-il chargé, à la tête d’une 
importante troupe composée essentiellement de gardes et de ca-
valiers dirigés par des chefs indigènes, de s’acheminer vers 
Mbacké-Bâri aux fins de contraindre par la force le Saint homme 
à se rendre à ladite convocation. Informé, Cheikh Ahmadou 
Bamba dut mander une seconde fois le Cheikh Ibrahim dans le 
but de dissiper le malentendu. Mais, face à la détermination d’en 
découdre qu’afficha l’Administrateur, l’émissaire du Cheikh dut 
informer celui-ci de l’échec de sa mission ; ce à quoi, Cheikh 
Ahmadou Bamba, devinant la trame de la Volonté Transcen-



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

58 

dante, qui seule pouvait présider à ces événements, confia les 
siens à la Grâce de Dieu et partit à la rencontre de ses ennemis. 

C’est ainsi qu’il retrouva le plénipotentiaire du Gouverneur 
dans la localité de Jéwol dans l’après-midi du samedi 10 août 
1895. Ce jour de 18 du mois de safar 1313 de l’Hégire constitue-
ra, plus tard, celui de la célébration du grand Maral de Touba, 
car cette épreuve préfigurait déjà aux yeux du Cheikh le Succès 
et les Avantages Inestimables que le Tout-Puissant Dissimulait 
dans le Service qu’il comptait effectuer pour le Meilleur des 
humains (PSL). 

Ayant ainsi passé la nuit à Jéwol, le Saint homme reprit, en 
bonne escorte, son périple le matin du dimanche, fit une escale 
dans le village de Kokki d’où il s’achemina de nuit vers Louga. 
De cette localité, il prit, le lundi 12 août, le train pour Saint-
Louis qu’il atteignit au crépuscule et où il restera pendant les 10 
jours restants du mois de safar et presque tout le mois de Rabi’u-
l-Awwal. 

Le Serviteur du Prophète aura à subir sur cette île nombre 
d’épreuves de la part de ses persécuteurs dont la plus injuste res-
tera sans doute la décision de l’exiler vers les contrées hostiles 
de l’Afrique Équatoriale. Mais ceux-là qui le bannirent et tentè-
rent de l’avilir à jamais ne savaient certes pas que le Tout-
Puissant s’était Lui-Même Prescrit, de toute éternité, le Devoir 
de Secourir Ses Amis ; où qu’ils puissent se trouver… 

 

Le Conseil Privé de Saint-Louis (5 septembre 1895) 
 

Après son arrestation à Jéwol, le Cheikh Ahmadou Bamba 
restera à Saint-Louis jusqu’au jeudi 5 septembre 1895, date à 



Moustapha SAMB 
 

59 

 

laquelle le Conseil Privé, composé de dix membres réunis dans 
la salle ordinaire de ses délibérations, décida son internement au 
Gabon. 

L’Histoire a surtout retenu de ce jour la tempérance du 
Cheikh dans sa défense contre les chefs d’accusation qui lui fu-
rent exposés mais surtout le cœur qu’il eut de parapher au bas du 
document qui lui fut tendu la sourate Ikhlâs, symbole de l’Unicité 
Absolue de Dieu comme négation de la Trinité, en guise de signa-
ture, mais surtout celui d’effectuer deux rakkas devenues célèbres 
sur le lieu même de ladite séance. Ce geste sublime consacre la 
véritable indépendance du Sénégal. 

Une coïncidence significative fut que ces événements eu-
rent, non seulement, lieu au cours du mois de la Naissance du 
Prophète (PSL), mois de Rabi’u-l-Awwal (« Gamou ») que véné-
rait particulièrement le Cheikh, mais le Conseil Privé fut tenu le 
jour de 14 de ce mois qui correspond au surlendemain de 
l’Anniversaire de la Naissance du Prophète (PSL) pour le Service 
duquel le Voyage est censé être fait. 

En effet, le dernier Messager de Dieu (PSL) est, selon 
l’hagiographie musulmane, né la nuit du 12 du mois de « Ma-
mou » et a aussi émigré à Médine un jour de 12 du mois de 
« Gamou ». La coïncidence étonnante sera donc que son Serviteur 
sera aussi appelé à s’exiler et à entamer le Service qu’il lui desti-
nait au surlendemain de ce jour calendaire correspondant à 
l’Hégire de son Maître (PSL) ayant eu à subir la même épreuve 
dans des conditions étrangement similaires relatées par le Coran : 
« Rappelle-toi lorsque les infidèles complotaient contre toi afin de 
t’emprisonner ou te tuer ou t’expulser ; ils complotaient alors que 
Dieu cernait leur plan » (8 : 30). 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

60 

Au cours de son séjour à Saint-Louis, Cheikh Ahmadou 
Bamba fut l’objet de la sollicitude de nombre de grandes figures 
musulmanes dont certaines l’exhortèrent vivement à interjeter 
appel de l’injuste décision ; éventualité à laquelle il ne daigna 
jamais souscrire car, disait-il : 

« Je me suffis de Dieu en dehors des roitelets et de Mu-
hammad en dehors de tout autre intermédiaire ». 

C’est ainsi que le Serviteur du Prophète fut contraint de 
quitter l’île de Saint-Louis, le matin du jeudi 19 septembre 1895, 
correspondant à l’avant-dernier jour du mois de Rabi’u-l-
Awwal, pour s’acheminer par chemin de fer vers la ville de Da-
kar où l’attendaient d’autres péripéties… 

 
L’Exil au Gabon (1895-1902) 
 

Une fois prise, à l’issue de la séance historique du Conseil 
Privé de Saint-Louis, la décision de l’interner au Gabon, Cheikh 
Ahmadou Bamba fut transféré à Dakar où il parvint au soir du 
jeudi 19 septembre 1895. 

Installé chez un indigène du nom de Ibra Binta Guèye, le 
Cheikh, alors à jeun, se vit aussitôt convoqué par le Gouverneur 
de Dakar dont le courroux, se déversant sur lui, l’obligea à pas-
ser la nuit dans une cellule infecte dont l’inhospitalité marqua si 
fortement le Cheikh qu’il écrivit plus tard :   « Lorsque je songe 
à ce qui fut décidé, à ce Gouverneur et à ce cachot, me prend 
aussitôt l’envie de combattre par les armes ; mais Celui qui ef-
face les péchés le Prophète m’en dissuade »…   



Moustapha SAMB 
 

61 

 

Cheikh Ahmadou Bamba embarqua finalement le samedi 
21 septembre 1895 à bord du paquebot  « Ville de Pernambouc » 
sur lequel il aura à affronter d’autres épreuves dont l’hostilité 
affichée de l’équipage, la ruée d’un taureau déchaîné vers sa 
sainte personne et dont il fut miraculeusement préservé etc. 

Une fois aux îles, le Cheikh, selon ses propres dires 
mêmes, fut sujet à toutes sortes d’exactions et de brimades, et 
cela tout au long de ses séjours successifs dans la jungle de 
Mayumba, à Lambaréné et ailleurs. 

La moiteur, le grand nombre de maladies tropicales mais 
surtout la solitude caractérisant ces lieux firent aussi de ces an-
nées les plus éprouvantes de l’existence du Cheikh, isolement 
perceptible dans nombre de ses écrits où il exprime avec humili-
té tout son attachement, sa confiance et sa reconnaissance au 
Très Majestueux de même que sa résolution inébranlable à rester 
« l’esclave de Dieu et le Serviteur du Prophète (PSL) à de-
meure ». 

N’ayant pour témoins que les rares éléments présents dans 
la localité, il eut cette poignante profession : « O Océan de 
Mayumba ! Témoigne que je suis l’esclave de Dieu, Celui qui 
pardonne les péchés, et que je demeure le Serviteur du Prophète 
Elu ! Témoigne, qu’en tant qu’ami intime du Prophète, celui qui 
comble d’honneurs ses amis, je rejette toute forme d’association 
à Dieu et n’adore que Lui seul ! ». 

Ces épreuves et d’autres privations   eurent quelques fois 
pour spectateurs les habitants primitifs de ces contrées ou 
des « indigènes » originaires du Sénégal dont certains eurent à 
lui manifester leur estime ou même à lui faire allégeance. Le 
Cheikh aura aussi à faire la rencontre, durant l’Exil, de nombre 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

62 

de personnalités marquantes de cette époque, telles le futur pre-
mier député d’Afrique Noire Blaise Diagne, alors fonctionnaire 
des Douanes, son disciple et frère Mame Cheikh Anta Mbacké 
qui avait entreprit le périlleux voyage au Gabon. 

Le Cheikh eut de même à entretenir une correspondance 
avec l’illustre résistant guinéen, l’Almamy Samory Touré, dé-
porté depuis 1899 à Njolé, au Gabon, où il trouvera d’ailleurs la 
mort le 2 juin 1900. Il est rapporté que le Cheikh effectua, lors-
qu’il apprit la nouvelle, la prière des morts à son intention depuis 
Lambaréné, conformément à la Sunna Prophétique. L’ex-Bourba 
Jolof Samba Laobé Penda, exilé cinq mois après le Cheikh en 
raison, pour partie, des relations le liant à celui-ci, eut aussi à le 
retrouver au Gabon. 

Cette période fut également marquée par l’abondance des 
dons mystiques incommensurables procédant de Dieu, faveurs, 
Insignes se traduisant par une élévation à des degrés spirituels 
inouïs et inédits que démontre la profusion littéraire des années 
dites  «  maritimes » ; richesse le rangeant de facto parmi les 
auteurs les plus prolifiques, sinon le plus prolifique, du monde 
musulman. Ainsi aura t-il à répondre beaucoup plus tard à son 
fils Cheikh Muhammad-al-Bachir Mbacké qui le questionna un 
jour sur cette époque : « Au cours de cet exil, ma connaissance 
gnostique s’est accrue, mon arrivée à Dieu (wusûl) s’est confir-
mée, ma certitude a atteint de nouveaux degrés et j’ai obtenu des 
Grâces Infinies ». 

Au cours de cette période, la jeune communauté mouride 
eut à affronter l’une des premières épreuves les plus pénibles de 
son histoire car la déportation de son guide ayant entamé 
l’engagement de certains, ils y eurent des désaffections contras-



Moustapha SAMB 
 

63 

 

tant singulièrement avec le regain d’assurance et de triompha-
lisme de leurs adversaires par excès d’acharnement et de cruau-
té, n’hésitaient pas à distiller des rumeurs sur la disparition de 
Cheikh Ahmadou Bamba. 

Mais, regroupés autour de leurs principaux cheikhs dési-
gnés par Khadimou Rassoul à son départ : Mame Thierno Bira-
him assumant la direction des enseignements, Cheikh Ahmadou 
Ndoumbé préposé à la supervision des travaux champêtres, 
Cheikh Ibrahima Fall et d’autres figures emblématiques de la 
Muridiyah, les adeptes réussirent à préserver intacte leur foi en 
l’Inéluctabilité du Secours Divin et au triomphe de la Vérité sur 
l’erreur. 

Par ailleurs, les efforts que ne cessa de consentir le Cheikh 
Ibrahima Fall, resté à Saint-Louis, réussirent à convaincre le fu-
tur député Carpot entre autres de la parfaite innocence de Cheikh 
Ahmadou Bamba au point qu’il s’engagea à réhabiliter celui-ci à 
son élection. La chose faite, le Serviteur du Prophète put, par la 
Grâce de Dieu et Sa Volonté Bienveillante, rentrer au Sénégal le 
mardi 11 novembre 1902 à bord du navire « Ville de Maceïo », 
après un peu moins de huit années exil. 

L’on peut aisément imaginer l’extraordinaire effervescence 
qui accueillit au port de Dakar, puis dans le reste du pays le re-
tour de « celui qui est revenu des contrées d’où l’on ne revient 
pas », grâce à la Seule Puissance de Dieu, qui n’a point, encore 
une fois, manqué à Sa Promesse de « secourir les Croyants »… 

 
 
 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

64 

Le Retour d’Exil (11 Novembre 1902) 
 

Grâce notamment à la persévérance du Cheikh Ibrahima 
Fall, les autorités coloniales avaient accepté de rouvrir le dossier 
de Cheikh Ahmadou Bamba alors en exil. Une fois prouvée la 
légèreté des allégations ayant présidé à son internement, le dépu-
té Carpot réussit à réhabiliter le Cheikh et à le faire revenir au 
Sénégal le 20 du mois de sha’ban 1320, c’est-à-dire le 11 no-
vembre 1902, après un voyage de 14 jours sur le navire « Ville 
de Maceïo ». 

L’euphorie qui accueillit ce retour miraculeux fut indes-
criptible d’un bout à l’autre du pays. Le Cheikh partit d’abord 
pour Saint-Louis où il resta pendant quelques jours mémorables 
d’émotion, puis passa par Louga pour se rendre ensuite à Darou 
Salam où son frère et disciple Mame Cheikh Anta qui a aussi 
joué un rôle déterminant dans le retour du Cheikh et sur toute 
son l’histoire avec les colonisateurs lui réserva des festivités 
inoubliables. 

Après un mois de séjour, le Serviteur du Prophète se dé-
plaça à Daroul Marnan et y resta quelques mois au cours des-
quels les hommes déferlèrent de tous horizons en vagues inces-
santes vers sa sainte personne. Celle-ci, imbue des Grâces Infi-
nies procurées par le Seigneur à travers les longues années 
d’épreuves solitaires, ne cessa en aucun moment de prodiguer 
les houles bienfaisantes de ses lumières sur les âmes et les 
cœurs, ni de combler les besogneux et les hommes de mérite, de 
dons en toutes natures qui affluaient vers lui. 

La jeune communauté mouride se raffermit et sembla ainsi 
accéder à la maturité, après les pénibles années d’adolescence de 



Moustapha SAMB 
 

65 

 

l’Exil. Face à ce prodigieux retournement du destin, le Mal 
n’allait pas tarder à mobiliser ses troupes et à tenter encore une 
fois de perdre le Saint Homme… 

 

Reprise des Hostilités (Juin 1903) 
 

Suite aux effets psychologiques du retour d’Exil sur les 
« indigènes » et au sentiment d’exaltation des disciples mourides 
les poussant à récuser de plus en plus ouvertement l’autorité des 
chefs de cantons, les réactions ne se firent point attendre. Elles 
prirent cette fois la forme de calomnies plus graves que les pré-
cédentes attribuant notamment au Cheikh le dessein de garder 
des armes et des munitions dans ses demeures et d’être en train 
de préparer secrètement ses disciples à un soulèvement contre 
les colons. 

Le Saint Personnage, installé dans le village de ses ori-
gines, à Mbacké Baol, fut dès lors l’objet d’une surveillance ac-
crue des agents des autorités françaises chargés d’infiltrer le 
cercle de ses proches. C’est dans ce contexte tendu qu’il reçut 
une convocation de l’Administrateur du Cercle de Thiès l’invi-
tant à se rendre chez lui et à laquelle le Serviteur du Prophète 
répondit le 4 mai 1903 qu’il « est le captif de Dieu et ne recon-
naît d’autre Maître en dehors de Lui et ne rend hommage qu’à 
Lui Seul ». 

Mais, loin de l’idée de provocation que se firent ses oppo-
sants, cette réponse du Cheikh n’était motivée que par son atta-
chement au Pacte conclu avec son Seigneur et qui lui interdisait 
d’entreprendre quoi que ce soit sans Son Autorisation. Parfaite-
ment étranger à ces sortes de considérations et de plus en plus 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

66 

convaincu des desseins belliqueux du Cheikh que semblaient 
étayer, du moins son attitude, mais surtout la détermination im-
pressionnante de ses disciples décidés à ne pas laisser une injus-
tice se rééditer, le gouverneur par intérim Merlin lui envoya, le 
12 mai, une autre missive par le biais d’un émissaire provenant 
chez de Cheikh Sidya de Mauritanie. 

Après la dernière lettre datée du 21 mai, apportée par 
l’interprète Fara Biram, l’engageant à se déplacer à Saint-Louis 
et à laquelle Cheikh Ahmadou Bamba signifia son refus, il fut 
dépêché vers Mbacké le 10 juin 1903 un détachement de 150 
tirailleurs et de 50 spahis surarmés, sous le commandement de 
l’Administrateur Allys, avec le secret dessein d’attenter à la vie du 
saint homme en cas d’échauffourée. En dépit de l’engagement 
indéfectible de ses milliers de talibés et de leurs appels détermi-
nés à la résistance violente, Cheikh Ahmadou Bamba eut en ce 
jour ces paroles d’or : « Je n’espère le soutien d’aucun ami, ni ne 
crains l’agression d’un ennemi ; je me suis entièrement soumis à 
Dieu ». 

Ayant ainsi évité un bain de sang, le Serviteur du Prophète 
se constitua prisonnier et fut bientôt envoyé le 20 juin 1903 chez 
le Cheikh Sidya dont les bons offices et l’ascendance spirituelle 
que les colons lui croyaient détenir sur le Cheikh présida sûre-
ment à ce second exil en Mauritanie qui allait durer quatre 
longues années mouvementées… 

 

Les autres exils (1903-1912) 
 

Le Serviteur Privilégié du Prophète fut appelé, pour la se-
conde fois de sa vie, à quitter les siens lorsqu’il fut contraint de 



Moustapha SAMB 
 

67 

 

quitter sa demeure pour la Mauritanie le 14 du mois de « Ga-
mou » (Rabi’u-l-Awwal) 1321. Cette date, signe du destin, cor-
respondra très exactement à celle du Conseil Privé de Saint-
Louis qui avait décidé de sa première déportation au Gabon… 
Autre détail caractéristique est aussi que le jour de 14 du mois de 
« Gamou » représente le surlendemain de celui de l’anniversaire 
de la Naissance du Prophète (PSL) mais aussi de celui de son 
Hégire vers Médine (qui ont tous les deux eu lieu un jour de 12 
du mois de « Gamou »)… 

Ainsi Cheikh Ahmadou Bamba eut-il à rejoindre le Cheikh 
Sidya à Saout-el-Ma après avoir confié à son frère et disciple 
Mame Thierno Birâhim la charge de superviser l’enseignement 
des mourides et à Mame Cheikh Anta la gestion de leurs tra-
vaux. 

Une fois en pays maure, le Cheikh sera appelé à accompa-
gner la famille de Cheikh Sidya dans nombre de ses déplace-
ments vers les points d’eau tels Babagouy, Al-Idiyya, Tanamire 
ou Sarsar. C’est notamment au cours de leur séjour à Sarsar que 
l’accès au Cheikh fut autorisé par les colons et que purent se 
déverser des vagues de visiteurs venues du Sénégal en pèleri-
nage, mais aussi des tribus bédouines dont les Bani Daymân 
restaient sans doute la plus réputée pour sa piété ancestrale, 
l’excellence de ses Ulémas dont le fameux Muhammad al-
Yaddali. 

L’indescriptible impression occasionnée par la Lumière et 
les dons incommensurables du Serviteur du Prophète que ces 
éminences ne tardèrent point à déceler après une mise à 
l’épreuve firent qu’ils finirent par lui faire unanimement allé-
geance, suivies en cela par d’autres tribus bédouines ; ce qui 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

68 

préfigurait, en quelque sorte, une révolution psychologique tant 
il est vrai que les secrets de la religion étaient, chez les indigènes 
noirs, réputés être l’apanage des Maures. 

Complexe d’infériorité dont le Cheikh fut l’un des rares à 
s’être affranchi et, ce, très tôt durant sa jeunesse, à travers no-
tamment son préambule dans Les Itinéraires du Paradis : « Ô 
Lecteur ! Que mon appartenance à la race noire ne t’incite point 
à ne pas accorder le crédit dû à cet ouvrage. L’homme le plus 
honorable auprès de Dieu est sans conteste celui qui Le craint le 
plus. La couleur noire de la peau ne saurait aucunement être un 
indice de sottise ou d’inintelligence… ». 

Le Cheikh rendra, par ailleurs, plus tard grâce à Dieu de la 
faveur qu’IL lui fit à travers l’allégeance des tribus bédouines : 

 « La Louange soit rendue à Dieu qui fit des Bani Deyman 
mes Auxiliaires ».  

Durant cette période, les mourides eurent à effectuer le pé-
riple à pied ou par tout autre moyen dans des conditions de 
voyage que seule la foi pouvait justifier. 

Devant cette nouvelle affluence, les autorités coloniales 
pensèrent un moment l’éloigner en 1906 à Fort-Coppolani, un 
peu plus au nord de la Mauritanie, mais consentirent finalement 
à autoriser Cheikh Ahmadou Bamba, sur sa demande, à revenir 
au Sénégal, en juin 1907. 

Mais, pour parer aux craintes de débordement que leur ins-
pirait ce second retour au pays, les autorités décidèrent de limiter 
la liberté d’action du Cheikh en le détenant en résidence surveil-
lée dans la localité de Thiéyène, située dans la province du Jolof, 
où un terrain de 4 km² lui fut affecté. Des mesures draconiennes 



Moustapha SAMB 
 

69 

 

furent par la suite prises pour contrôler et limiter le flot de visi-
teurs qui quotidiennement se déversait chez le Saint Homme 
avec des quantités impressionnantes de dons de toutes sortes. 

Cheikh Ahmadou Bamba dut ainsi résider pendant près de 
quatre ans et demi à Thiéyène avant d’être autorisé à rentrer dé-
finitivement à Diourbel sur requête du Commandant de Cercle 
dont les profondes motivations s’avérèrent par la suite loin 
d’être de toute honorabilité… 

 

L’Étape de Diourbel (1912) 
 

Cheikh Ahmadou Bamba écrivit à propos de l’étape de 
Diourbel : « Les colons ont requis mon retour à Diourbel avec de 
mauvais desseins mais s’ils savaient ce que recouvre ce retour, 
ils ne l’auraient certes pas sollicité ». 

C’est donc dire que le Cheikh n’était point sans réaliser 
que les véritables desseins de ses persécuteurs à travers son re-
tour à Diourbel ne consistaient pas uniquement à mieux assurer 
la surveillance de ses faits et gestes mais aussi en une tentative 
d’aliénation et d’assimilation culturelle, à travers surtout l’enrô-
lement des jeunes mourides à l’école occidentale ; car là où le 
glaive et la poudre ont échoué, ont souvent réussi la règle et la 
craie. 

Ainsi le nouveau péril, infiniment plus pernicieux, auquel 
la communauté mouride eut à faire face à Diourbel fut l’accul-
turation et le complexe d’infériorité contre lequel elle dut résis-
ter par, notamment, l’extension des daaras, la référence aux en-
seignements du Cheikh et d’autres aspects de la dynamique con-
frérique à même de préserver le tissu social et culturel. 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

70 

L’étape diourbelloise fut aussi placée sous le signe de la 
profusion littéraire du Cheikh dont les qasidas (odes) composés 
essentiellement, en ce temps, de Louanges à Dieu et de Prières 
sur le Prophète (PSL), donnaient aussi une idée de sa Station 
Suprême, de son Anéantissement en Dieu et d’autres Dons Pro-
digieux que la plume a du mal à décrire. Furent ainsi reçus à 
Diourbel des Croyants du monde entier venus boire à cette 
Source Inépuisable ; des émissaires de l’Imam de Médine (la 
ville du Prophète (PSL), des saintes figures de l’Afrique Noire et 
Blanche, des gens de toutes conditions et de tous horizons se 
pressaient devant la porte du Cheikh dont les capacités à assu-
mer les tâches que supposait une telle affluence en même temps 
que ses permanentes occupations cultuelles ne cessaient d’éton-
ner. 

Ainsi nota-t-on un resserrement de la surveillance dont il 
faisait l’objet ; lors notamment de la nomination de l’Adminis-
trateur du Cercle de Diourbel entre 1913 et 1915, Antoine Las-
selves, dont la persécution et les perquisitions inopinées dans la 
concession du Cheikh, lui ayant permis de bien observer celui-
ci, finirent par transformer radicalement sa prévention envers 
l’homme de Dieu. Ceci au point qu’il rédigea, à la fin de sa mis-
sion en 1915, un des rapports les plus élogieux et les plus en-
flammés jamais destinés par un non-musulman à la personne du 
Cheikh ; rapport qui préfigurait en fait la sensible métamorphose 
qu’allait subir dans les années qui suivirent les relations de 
Cheikh Ahmadou Bamba avec les autorités coloniales… 

 
 



Moustapha SAMB 
 

71 

 

Changement des Rapports (1915) 
 

Le célèbre rapport de l’Administrateur de Diourbel sur 
Cheikh Ahmadou Bamba, tiré de deux années d’observation de sa 
vie quotidienne, allait marquer un changement notable d’attitude 
des autorités coloniales vis-à-vis du saint homme dès 1915. Ainsi, 
dans un souci d’encourager l’établissement de nouvelles relations 
avec le Cheikh mais aussi dans leur stratégie de canaliser ou au 
besoin de se servir de l’Islam, les colonisateurs décidèrent-ils de 
nommer Cheikh Ahmadou Bamba membre du Comité Consultatif 
des Affaires Musulmanes de l’A.O.F. (Afrique Occidentale Fran-
çaise) aux réunions duquel celui-ci ne daigna jamais d’ailleurs 
participer. 

Il fut décidé, dans cette même optique de la classique récu-
pération religieuse, l’élévation d’Ahmadou Bamba à la Légion 
d’Honneur, dont il reçut le diplôme tout en refusant le port de 
l’emblème dont l’effigie en forme de croix ne lui sembla pas con-
venir à un musulman et du fait aussi qu’il jugeait inopportun de se 
parer de ce qu’il qualifia de « vain honneur de la terre ». 

Par ailleurs, l’autorisation de construire un sanctuaire accor-
dée, la première mosquée en dur construite par la communauté 
mouride fut érigée à Diourbel au cours de ces années. Mais, mal-
gré ses demandes insistantes, les colonisateurs ne consentirent 
jamais à laisser le Cheikh revoir sa ville de Touba vers laquelle 
n’avaient jamais cessé pourtant de tendre ses aspirations. 

Bientôt cependant, en 1925, sera officiellement formulée la 
demande d’autorisation de construire une mosquée à Touba. 
Après avoir un peu tardé du fait de certaines réticences, l’aval de 
l’Administration saint-louisienne fut obtenu le 30 avril 1926. Le 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

72 

premier architecte occidental qui offrit ses services s’avérant très 
vite être d’un affairisme malhonnête, le choix se porta finalement 
sur M. Taillerie, l’Administrateur du Cercle de Thiès. Celui-ci, en 
imposant des conditions financières scandaleuses à la commu-
nauté mouride, se retrouvera très vite en butte à l’Administration 
publique qui, lui reprochant sa déloyauté et son opportunisme, 
dénonça l’accord conclu et retarda les travaux de préparation de 
terrain qui avaient déjà débuté. 

C’est dans ce contexte que devait s’éteindre, le mardi 19 
juillet 1927 à Diourbel, le Fondateur de la mouridiyah, le Servi-
teur Jamais égalé du Prophète de Dieu, à l’âge de 75 ans ; ayant 
vécu un nombre d’années correspondant au nombre de versets 
de la sourate 39 « Les Groupes » dont les derniers versets tradui-
sent l’Apothéose d’une existence agrée : 

« Et ceux qui avaient craint leur Seigneur seront conduits 
par groupes au Paradis. Puis, quand ils y parviendront et que ses 
portes s’ouvriront, ses gardiens leur diront : « La Paix soit sur 
vous ! Vous avez été bons : entrez donc pour y demeurer éternel-
lement ». Et ils diront : « Louange à Allah qui a tenu Sa Pro-
messe à notre égard et nous a fait hériter le domaine du Paradis. 
Nous allons nous installer dans le Paradis là où nous voulons.  
Que la récompense de ceux qui font le bien est excellente ! »… 

 

La Disparition du Cheikh (19 juillet 1927) 
 

Le 19 du mois de Muharram de l’an 1346 de l’Hégire, cor-
respondant au 19 juillet 1927, fut l’un des jours les plus tra-
giques de l’histoire de la mouridiyah en ce sens qu’il fut marqué 



Moustapha SAMB 
 

73 

 

par le saisissement et la stupéfaction générale à l’annonce du 
décès de son Fondateur. 

En effet la disparition de celui-ci survint au cours de cette 
journée de mardi où le fils aîné et futur successeur du Cheikh, 
Serigne Mouhamadou Moustapha Mbacké et son oncle Cheikh 
Balla Mbacké découvrirent le saint homme étendu sur le sable 
d’une case de sa concession où il aimait à se retirer. Cheikh 
Moustapha fit alors montre de cette vertu de lucidité et de tem-
pérance, qui allait d’ailleurs marquer son Califat, en organisant 
dans une discrétion absolue son inhumation à Touba, en confor-
mité avec les vœux du disparu. 

L’Administration coloniale, peu encline à cet ensevelisse-
ment à Touba susceptible de favoriser l’essor de la mouridiyah 
en transférant son noyau hors de Diourbel, semblait dépassée par 
la précipitation des événements. Une fois mise au courant, elle 
intervint cependant en mettant sous scellé le patrimoine du saint 
homme et en nommant une commission chargée de sa surveil-
lance. 

Le monde mouride, plongé dans une stupeur indescriptible, 
réagit cependant avec calme et dignité et, dès l’annonce de la 
nouvelle, se mit à confluer de tous horizons vers la tombe du 
saint homme. Ce fut, sans aucun doute, l’un des jours les plus 
déchirants de leur existence, l’épreuve la plus décisive et la plus 
douloureuse qu’eurent à vivre ces nobles cœurs qui devaient 
entièrement leur amour pour la Lumière de Dieu, leur goût du 
sacrifice pour Sa Cause, le sentiment d’avoir recouvré leur di-
gnité d’homme au frêle homme de Touba qui, à présent, reposait 
au sud de Aynou Rahmati (« Puits de la Miséricorde »). 

A la consternation devait, pourtant, succéder le retour aux 
obligations qu’exigeaient la continuité de la Mission et la pour-



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

74 

suite de la dynamique amorcée par cet être exceptionnel. Ainsi 
fut-il décidé par le Conseil de famille, moins d’une semaine 
après la disparition, la désignation de Cheikh Mouhamadou 
Moustapha, fils aîné du Cheikh, à la succession de son père. 

Le Calife fut, en outre, chargé de la gestion des chantiers 
de la mouridiyah dont le plus important était sans conteste celui 
de l’édification de la Mosquée de Touba sur le site où reposait 
son père. 

Ainsi s’initia, dès le 25 juillet 1927, une autre phase de 
l’histoire des mourides qui, derrière leur Calife et en dépit de 
vicissitudes et d’oppositions de toutes natures, démontreront que 
la puissance des idées, la conformité indéfectible à la Vérité et 
au Décret Divin, la Crainte Révérencielle, l’Amour Infini du 
Prophète de Dieu, la Proclamation de l’Unité Absolue de Dieu, 
la Détermination devant les épreuves endurées sur le Droit 
Chemin, que tout cela dépasse une existence terrestre limitée 
dans le temps et qu’ainsi et à cause de cela, comme l’attestera 
d’ailleurs l’Histoire,  Cheikh Ahmadou Bamba ne saurait jamais 
mourir…8 

                                                
8. www. thieydakar.com 



Moustapha SAMB 
 

75 

 

 
 

 
L’expansion de l’Islam 

 
La destruction de l’ordre monarchique et ses conséquences 

 
La défaite des monarchies wolofs, dans la deuxième moitié 

du XIXème siècle (1855-1890), vaincues par l’impérialisme fran-
çais, favorisa l’expansion  rapide de l’Islam. A. Le Chatelier qui 
a visité le Sénégal à la fin de ce siècle note : « Tous les habitants 
du Oualo ou Walo sont musulmans. Quelques villages du Cayor 
ont encore conservé leurs croyances idolâtres mais leur nombre 
diminue de jour en jour. On peut considérer le pays dans son 
ensemble comme rattaché au domaine du mahométanisme »9. 
Notons que ces deux anciens royaumes étaient les plus islamisés, 
à la veille de la conquête ; ils étaient en contact étroit avec les 
centres arabo-berbères et toucouleurs de diffusion de l’Islam, 
ainsi qu’avec les comptoirs de la côte livrés à la traite esclava-
giste. En ce qui concerne le Djolof, l’Islam y avait connu 
d’importants progrès dans la dernière période du règne d’Al 
Boury qui s’était allié aux conquérants toucouleurs pour com-
battre les Français. La majorité des habitants était devenue mu-
sulmane. Après l’exil de ce dernier souverain, en 1890, 
l’islamisation du pays était presque totale. Si le Baol est resté 

                                                
9. Le Chatelier (A.), L’Islam dans l’Afrique Occidentale, Steinheil, Paris, 1899, 

p. 264.  

 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

76 

davantage païen, à cause surtout de la présence de nombreux 
sérères dont la résistance à l’Islam a été plus durable, dans les 
régions wolofs l’islamisation était presque comparable à ce 
qu’elle était dans le Cayor à la même époque. 

Plusieurs facteurs ont favorisé la poussée de l’Islam ; le 
plus décisif a été la destruction de la monarchie qui constituait 
l’obstacle majeur au développement de cette religion. Le vide 
politique créé par la conquête, avant la mise en place et la conso-
lidation de l’administration coloniale, toujours considérée 
comme étrangère, a permis l’installation du système religieux 
dont les chefs qui avaient déjà acquis un grand prestige auprès 
du peuple qu’ils défendaient sous la monarchie, étaient devenus 
les guides, non seulement spirituels mais temporels de la société 
wolof. Les marabouts prenaient, ainsi, en charge cette société, 
lui permettant de traverser cette crise majeure provoquée par la 
destruction violente du système monarchique en la restructurant 
dans le cadre de l’ordre religieux. 

C’est sous forme de confréries que l’Islam se diffuse après 
la conquête et organise les populations qui s’affiliaient ainsi à 
leur ordre. 

Il existait et il existe toujours, en milieu wolof, plusieurs 
confréries dont deux principalement,  tidiane et mouride, qui ont 
joué des rôles efficaces à l’expansion de l’Islam à l’époque im-
médiatement postérieure à la conquête, et, après, ainsi que dans 
l’organisation des populations. La troisième confrérie, quadir, a 
beaucoup moins d’impact, en partie, à cause de son origine 
étrangère, maure, et de ses dirigeants ; elle comprend beaucoup 
moins d’adeptes. Elle n’est pas, cependant, fondamentalement 



Moustapha SAMB 
 

77 

 

différente des autres, dans son organisation, sa hiérarchie, ses 
institutions. 

Les attitudes des confréries vis-à-vis de la colonisation (au 
lendemain de la conquête tout au moins) sont différentes. 

La confrérie tidiane, dont l’incarnation confrérique était  El 
Haji Malick Sy (1855-1922), entretient des  relations plus apai-
sées avec les conquérants et administrateurs français. Elle adopte 
ainsi, en grand stratège, une attitude réaliste, devant la puissance 
militaire des colonisateurs qui a détruit la monarchie de tradition 
guerrière.  

Le fondateur du Tidianisme en milieu wolof n’était pas 
originaire du Cayor, où il s’est installé à la fin du siècle dernier, 
venant du Walo, il lui était difficile de mobiliser, dans une action 
périlleuse, les populations de cette région, comme a semblé  le 
faire, selon la vision fausse des colonisateurs, le mouvement 
mouride, au Baol, à la même période. Mais la principale raison 
de cette attitude avec l’administration coloniale réside dans l’ori-
gine des adeptes qui font, généralement, partie des anciens isla-
misés s’étant opposés au pouvoir monarchique à cause de ses 
abus et ont vu d’un œil favorable sa défaite. Parmi les membres 
de la confrérie, se trouve la majorité des cadres auxiliaires de la 
colonisation, issus des villes et des escales de la côte, de la voie 
ferrée Dakar-Saint-Louis et du bas-fleuve : employés de l’admi-
nistration et des maisons de commerce, traitants surtout, dont les 
activités servaient directement ou indirectement l’entreprise co-
loniale et qui avaient intérêt à l’établissement et au maintien de 
relations confiantes entre celle-ci et leur organisation religieuse.  

La confrérie mouride s’est constituée et a commencé à se 
développer, à cette même époque de la fin du XIXème siècle, au 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

78 

lendemain de la défaite des monarchies wolofs. Cette période de 
crise socio-politique profonde a été favorable à la naissance 
d’organisations religieuses fondées par de fortes personnalités, 
réputées pour leur science et leur sainteté. Celles-ci prenaient, 
d’une certaine manière, la relève du pouvoir politique miné par 
de grandes faiblesses se traduisant par l’oppression des popula-
tions, des guerres et des conflits internes incessants, avant d’être 
détruit lors de la conquête. 

La confrérie mouride est apparue comme un lieu de résis-
tance  à la colonisation.  

Son fondateur, Ahmadou Bamba (1853-1927), appartenait 
à une famille installée depuis plusieurs générations dans le pays 
wolof  (au Djolof particulièrement). De tradition islamique an-
cienne, elle avait cependant entretenue des relations étroites et 
noué des alliances avec des dynasties royales comme celle des 
Guééj10. 

Son père, Momar Anta Sali, avait été nommé cadi du 
royaume par le Damel Lat-Dior (qu’il suivit dans son exil au 
Saloum, auprès de Maba) dont il avait épousé la nièce. Ahmadou 
Bamba, lui-même, vécut un moment dans l’entourage du souve-
rain sans doute en compagnie de son père, avant de prendre ses 
distances pour parfaire ses connaissances et se consacrer à Dieu. 
Il paraît qu’il exerçait des pressions sur son père pour  qu’il re-
nonce à son importante fonction de cadi du Damel. Il aurait des 
réserves face à cette collaboration  qui obligeait à rendre des 
jugements  qui pouvaient être contraires aux lois islamiques. Il 
avait pris ses distances  aussi  face à l’attitude du célèbre mara-

                                                
10. Lignée royale. 



Moustapha SAMB 
 

79 

 

bout Khâli  Madiakhaté Kala qui avait pris la succession de son 
père11.  

Sa réputation de savant et de Saint lui attira rapidement 
beaucoup d’adeptes, au lendemain de la conquête, à la fin du 
XIXème siècle et au début du XXème. La confrérie qu’il créa au 
Baol attira des fidèles issus non seulement de cette région mais 
venant aussi du Cayor et du Djolof. 

Ces adeptes étaient, souvent, des tiéddos (aristocrates, no-
tables, hommes de castes, esclaves de la couronne) nouvellement 
convertis qui, ne pouvant plus soutenir ou servir la monarchie 
défunte, embrassaient l’Islam et se mettaient au service du grand 
marabout qui refusait de se compromettre avec les conquérants 
et apparaissait, dès lors, comme une figure de proue de la résis-
tance nationale12. 

Les militaires français avaient employé des méthodes bru-
tales pour briser la monarchie et soumettre les populations ; les 
guerres incessantes contre les chefs politiques s’accompagnaient 
d’incendies de villages, de capture de personnes, de rafles de 
bétail, d’enlèvement de greniers. La destruction du pouvoir, qui 
par elle-même décapitait la société et la privait d’organisation 
socio-politique, était source de traumatisme aggravé par les vio-
lences de la conquête qui affectaient sévèrement les populations. 
Celles-ci n’avaient d’autres recours, pour survivre et se réorga-
niser, que de se mettre sous la protection des marabouts qui sont 
apparus, à cette période de crise, comme étant leurs chefs spiri-

                                                
11. Diop (A.B.), La Socitété wolof ; Tradition et Changement : Les systèmes 

d’inégalité et de domination, IFAN et Université R. Descartes, 1987,            
p. 249. 

12. Marty (P.), Études sur l’Islam au Sénégal, Leroux, Paris, 1917, t 1,  p. 231. 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

80 

tuels et temporels.  Cheikh Ahmadou Bamba se révélera comme 
le guide, par excellence, de tous ceux qui ont subi le plus dure-
ment le choc de la conquête sans pour autant renoncer à la résis-
tance qui était pour eux une sorte de survie. Celle-ci prendra une 
forme religieuse, peut-être la plus adaptée  après la défaite des 
chefs politiques. 

Nous avons vu que la conversion à l’Islam, sous la monar-
chie païenne, était un refus de ce régime et particulièrement, de 
la traite esclavagiste qu’il pratiquait ; après la conquête, elle sera 
un refus de la défaite et de la colonisation. Cheikh Ahmadou 
Bamba apparaît, aux yeux des masses, comme l’incarnation de 
la résistance et du nationalisme wolof. 

Devant l’afflux des adeptes auprès de lui, en foules nom-
breuses et passionnées (qualifiées d’hystériques dans les rapports 
d’administrateurs), malgré les menaces, les interdictions de dépla-
cements, les dispersions par la force, les Français s’inquiétèrent sur 
les desseins du marabout soupçonné de vouloir ranimer la guerre 
sainte et d’avoir des ambitions politiques. Cette crainte trouvait, 
aussi, sa raison dans l’attitude distante, voire hostile, de celui-ci 
vis-à-vis de l’administration aux convocations desquelles il refuse 
de répondre. Marty note  qu’ « invité à plusieurs reprises en mai 
1903 à se présenter à Saint-Louis, Ahmadou Bamba éluda tous les 
ordres. Je vous fais savoir écrivait-il à l’autorité locale, que je suis 
le captif de Dieu et ne reconnais pas d’autre Autorité que Lui ». 
Cette situation conflictuelle va durer jusqu’en 1912, année où 
Ahmadou Bamba après de nombreux exils, est autorisé à 
s’installer à Diourbel, au cœur du pays wolof, en ce moment, un 
tournant est pris dans les relations entre Ahmadou Bamba et 
l’administration coloniale.  



Moustapha SAMB 
 

81 

 

Durant ses exils, selon Marty, il y a eu des rapports de col-
laborations entre les représentants du mouridisme et les hommes 
politiques, comme François Carpot, qui facilitèrent le retour du 
marabout. Celui-ci avait adopté, aussi bien au Gabon qu’en 
Mauritanie, une attitude irréprochable, consacrant l’essentiel de 
son temps à l’étude et à la prière. En avril 1907, le commissaire 
du Gouverneur Général en Mauritanie, ayant fait remarquer 
l’attitude correcte du Serigne depuis quatre ans et sa conduite 
irréprochable lors des évènements du Trarza et du Tangant, de-
manda et obtint le retour au Sénégal d’Ahmadou Bamba13. En 
vérité, Ahmadou Bamba n’a jamais varié dans son attitude et ses 
positions. C’est le colonialiste qui change en se rendant compte 
de la fausseté de ses appréciations sur Ahmadou Bamba. Ce der-
nier est resté constant dans sa philosophie et dans sa logique. Le 
changement d’attitude de l’administration coloniale ne traduit 
pas un changement dans les principes qui guident et qui ont tou-
jours guidé l’attitude d’Ahmadou Bamba. 

À son retour au Sénégal, après sa deuxième déportation, il 
continuait ses enseignements, sa logique de formater ses talibés, 
ses écrits et nombreux poèmes ; malgré la surveillante étroite de 
l’administration coloniale, les talibés affluaient de partout. 

À partir de ce moment, les relations avec les pouvoirs poli-
tiques se sont améliorées, la résistance à la colonisation ne cons-
tituait plus un facteur de polarisation pour la confrérie. Celle-ci 
va se lancer à la conquête des terres neuves du Ferlo occidental, 
aux limites du Djolof, du Cayor et du Baol, afin de s’adonner à 
la culture arachidière que les Français encourageaient dans le but 
de ravitailler la métropole en huile, et que les marabouts entre-
prendront pour se procurer des revenus monétaires et s’enrichir, 

                                                
13. Marty (P.), 1917, p. 228. 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

82 

ce que les cultures de subsistance ne permettaient pas. La société 
wolof entrait, dès ce moment, dans le circuit de l’économie mo-
nétaire du pacte colonial14.  

Au total, nous pouvons dire, qu’en pays wolof, nous avons 
vu que l’Islam était essentiellement confrérique. Ce caractère 
s’explique par deux raisons principales ; l’une d’ordre externe : 
l’influence ancienne, précoloniale, de marabouts arabes et ber-
bères venant de régions où le mysticisme prédominait largement 
sur la doctrine scientifique et qui propageait l’enseignement de 
leur voie ; l’autre, d’ordre interne, est fournie par la crise socio- 
politique profonde créée par la conquête coloniale ; celle-ci a 
favorisé l’émergence des personnalités religieuses, à la tête de 
confréries qui réorganisaient la société face à la destruction du 
pouvoir monarchique. 

Les fondateurs de confréries, qui ont été les principaux ar-
tisans à jeter les bases du système religieux wolof actuel, étaient 
considérés comme des savants et des saints. 

Leur réputation a été faite d’abord par leur science reli-
gieuse, leur connaissance des textes sacrés, et des disciplines 
scientifiques en général, dont ils assuraient la diffusion par un 
enseignement de haut niveau et par leurs publications. Le tidia-
nisme passe pour être un ordre essentiellement enseignant, El 
Hadji Malick a beaucoup contribué à répandre, au début du 
siècle, l’Islam, en formant des maîtres d’écoles coraniques et de 
nombreux érudits. De son côté, Ahmadou Bamba, considéré à 
juste titre comme un grand saint, était aussi, surtout à ses débuts,  

                                                
14. Cruise (D.), Cruise (O’Brien), The mouride of senegal, Clarendon Press, 

Oxford, 1971, p. 46. 



Moustapha SAMB 
 

83 

 

un enseignant et un auteur dont les ouvrages de vulgarisation ont 
servi efficacement l’expansion religieuse. 

Ces chefs de confrérie furent, en même temps, des ascètes 
et des pieux musulmans donnant l’exemple par leur conduite et 
leur soumission à Dieu. Mais leur mysticisme, s’il pouvait se 
traduire dans le recueillement et la méditation, ne s’exprimait ni 
dans la mortification ni dans l’extase. El Hadji Malick, aurait 
pris ses distances à l’égard du soufisme qui risquait d’être mal 
compris par les néophytes, nombreux dans la société wolof du 
début du siècle, auxquels il avait affaire. Même chez Ahmadou 
Bamba, qui se réclamait du mysticisme, il s’agissait d’une forme 
« minimiste », selon l’expression de Fernand Dumont. Pour lui, 
comme pour Ghazâli, un de ses inspirateurs, le mysticisme ne 
saurait entrer en contradiction avec l’orthodoxie. C’est-à-dire la 
charîa ou loi formelle révélée par le Coran.  Il ne prétendait pas, 
non plus, atteindre l’extase et l’anéantissement en Dieu qui est 
inaccessible par l’expérience vécue15. 

Ahmadou Bamba comme El Hadji Malick avaient nettement 
pris conscience de leur mission : convertir les populations, affermir 
la religion en diffusant les préceptes fondamentaux de l’Islam. 

Ils voulaient faire œuvre sociale et se refusaient à mener des 
expériences strictement individuelles, aussi enrichissantes soient-
elles, comme la connaissance inspirée, mystique et l’union avec 
Dieu. 

 
 
 
 

                                                
15. Dumont (F.), La pensée religieuse d’Ahmadou Bamba, N.É.A, Dakar-

Abidjan,1975, p183. 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

84 

Les marabouts et le pouvoir politique 
 

En pays wolof, la conquête marque la fin non  seulement 
de la monarchie mais des guerres saintes. L’impossibilité de 
s’opposer par les armes à la colonisation amène les marabouts à 
adopter d’autres types de comportements pour pouvoir continuer 
leur prosélytisme de manière pacifique. 

Ainsi se développe une idéologie très pragmatique ; elle 
est d’abord l’œuvre d’El Hajdi Malick Sy, un grand Saint doublé 
d’un fin stratège, chef de la confrérie tidiane. Si les combattants 
de la foi, d’El Hadji Omar à Maba Diakhou et Ahmadou 
Cheikhou (appartenant au tidianisme), ont trouvé dans les textes 
sacrés des principes justifiant leurs entreprises de guerre sainte 
contre les monarchies païennes et la pénétration française, il 
existe aussi, en Islam,  des principes recommandant le respect de 
l’autorité établie si celle-ci ne s’oppose pas à la religion. L’un de 
ceux-ci, appelé neutralisme positif, antérieur à la tidianya, est 
adopté  par El  Hajdi Malick Sy. 

La « collaboration » tactique avec le pouvoir colonial est 
l’un des thèmes principaux de l’enseignement oral et des écrits 
du chef du tidianisme wolof. Elle s’appuierait même (si on se 
réfère à certains passages de son œuvre) sur une conception gé-
nérale de respect profond de toute autorité temporelle qui éma-
nerait de Dieu. 

L’entente avec le pouvoir politique sans rien compromettre 
dans  la pratique de sa foi est  une bonne stratégie pour dévelop-
per sa religion, et c’est par cette idée que se termine l’un de ses 
principaux ouvrages : « Kifâya ». Dans ces conditions, on com-
prend la démarche hautement stratégique qu’El Hajdi Malick 



Moustapha SAMB 
 

85 

 

pouvait manifester à l’égard de la colonisation :   « Les Français 
se sont imposés à nous par leurs bienfaits de justice, la sécurité 
intérieure, la paix générale, le développement des transactions et 
du bien- être  etc. et leur respect profond pour notre religion »16. 
Pour toutes ces raisons, il exhorte les fidèles à adhérer à l’action 
du gouvernement colonial sur lequel il appelle la bénédiction 
divine. Il leur demande d’obéir aux ordres de l’administration, 
de payer les impôts, de prier pour la victoire des armées fran-
çaises durant la première guerre mondiale. Avant leur arrivée ici  
en effet, nous vivions sur un pied de captivité, de meurtre et de 
pillage. Musulmans et infidèles se valaient sur ce point »17. 

Ce grand saint avait donc choisi de contrecarrer l’action 
des colonisateurs en développant une stratégie qui lui a value la 
paix, le respect et  la confiance de ces derniers. Aussi, n’en pro-
fitera-t-il  pour propager partout l’Islam à travers ses mosquées 
et ses « zawya » au cœur même de l’administration coloniale et 
de tout ce qui la symbolise. 

Les relations de l’autorité coloniale avec Ahmadou Bamba 
sont plus complexes. Nous avons vu que, dans un premier temps 
(1886-1912), elles sont caractérisées par l’hostilité. Le fondateur 
du mouridisme était accusé de vouloir ranimer la guerre sainte et 
prendre la relève des souverains déchus. Il a été considéré 
comme le symbole du nationalisme et de la résistance wolof à la 
colonisation. Il a représenté ce symbole par son attitude de dis-
tance et de non-soumission vis-à-vis de l’administration qui l’a 
interprétée comme une marque d’hostilité. En fait, cette attitude 
                                                
16. Marty (P.), 1917, p. 209. 
17. Samb (A.), Essai sur la contribution du Sénégal à la littérature d’ex-

pression arabe, Dakar, IFAN, 1972,  p. 344. 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

86 

profonde avait été adoptée depuis l’époque monarchique à 
l’égard de l’autorité temporelle. Dieu était la seule autorité qu’il 
devait servir, à l’exception de toute autre. Déjà, en 1883,  refu-
sant le poste de cadi du Royaume que lui proposait le Damel  
Lat-Dior, il déclarait : « J’ai honte que les anges me voient por-
ter mes pas auprès d’un roi autre qu’Allah ». De la même ma-
nière, refusant de répondre à la convocation du Gouverneur de 
Saint-Louis en 1903, il lui faisait savoir : « Je suis le captif de 
Dieu, ne reconnais d’autre Maître que Lui et ne rend hommage 
qu’à Lui seul »18.  Cette attitude de non soumission et de refus 
de la collaboration a été considérée comme une volonté d’insou-
mission voire de révolte. Ce n’est que plus tard que les Français 
comprendront qu’Ahmadou Bamba était essentiellement un chef 
religieux dépourvu d’ambition politique.  

Pendant la période des persécutions dont il a été victime, il 
n’a pas élaboré d’idéologie politique de  résistance  à l’instar 
d’un Ghandi par exemple qui, bien après avait élaboré une idéo-
logie  contre l’empire britannique. Il a lui seul assumé sa forme 
de lutte. Les propos que lui prête P. Marty, sans donner 
d’ailleurs de références  précises, selon lesquels il appellerait de 
ses vœux la soumission à son autorité des Noirs comme des 
Blancs, des chrétiens, sont généraux et faisaient allusion certai-
nement à une soumission spirituelle. Néanmoins, Ahmadou 
Bamba, selon Marty « était assez subversif dans ses publica-

                                                
18. Diop (A.B.), La société wolof, 1981 puis 87 citant une communication du 

professeur M’baye Guèye : Amadou Bamba, contexte historique et géopoli-
tique, communication à la semaine culturelle islamique, Dakar juillet 1977. 



Moustapha SAMB 
 

87 

 

tions : tous les corps me sont soumis, tous les cœurs sont domp-
tés par moi. Les Blancs et les Noirs me sont soumis »19. 

Nous avons vu que la période d’hostilités était close en 
1912, date de son installation à Diourbel, après son retour d’exil. 
À partir de ce moment, les relations entre  Ahmadou Bamba et 
l’administration coloniale s’améliorent et deviennent moins con-
flictuelles.  

Les raisons de cette évolution sont multiples et ne se résu-
ment pas uniquement à ses quelques éléments avancés par des 
auteurs occidentaux : « une plus sereine appréciation, par le 
pouvoir, de son attitude de guide religieux pacifique, un accom-
modement du chef mouride avec la colonisation qui se stabilise 
et fait régner l’ordre et la paix ». Cette assertion est fausse car 
Ahmadou Bamba est resté  lui-même et n’a jamais varié dans ses 
principes : Dieu, l’Islam, le prophète et ses talibés. On admet 
cependant que  les changements d’hommes et de politiques co-
loniales ont fortement contribué à l’évolution des rapports entre  
Ahmadou Bamba et les Français20. Il y a aussi  les dimensions 
mystiques que les occidentaux n’intègrent pas du tout dans leurs 
analyses. En réalité Ahmadou Bamba était dans une mission 
dont l’enjeu,  la raison et la programmation échappaient aux co-
lonisateurs. 

 

Qui était Ahmadou Bamba ? 
 

 « Si vous dites que je fais la guerre sainte, je vous donne 
entièrement raison. Mais je la fais par la  science et la crainte 
                                                
19. Marty (P.), 1917, p. 231. 
20. Diop (A.B.), La société wolof op. cit. p. 324. 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

88 

révérencielle en Dieu ». Par ces propos sublimes lors du Conseil 
privé du 5 septembre 1895 qui décidait de son exil au Gabon, 
Cheikh Ahmadou Bamba décrétait une nouvelle forme de Jihad 
fondée sur la foi, la science et la crainte révérencielle. 

Cheikh Ahmadou Bamba put se détacher du pouvoir tem-
porel des rois et des princes pour se livrer à la vie ascétique et 
désintéressée entièrement axée sur l’imitation du prophète (Paix 
et salut sur lui). Il fut beaucoup critiqué dans sa démarche par 
ceux qui espéraient qu’il continuerait dans le sillage de son père 
en tant que conseiller et magistrat du roi, mais il resta ferme 
dans son choix. Cheikh Ahmadou Bamba s’est toujours situé 
dans l’axe du Coran et de la Sunna (tradition du prophète). Pour 
lui, « Quiconque est en harmonie avec Dieu ne doit pas se sou-
cier de sa contradiction avec les hommes »21. 

Dans ce travail, nous insisterons volontairement sur les rai-
sons temporelles de la déportation d’Ahmadou Bamba pour ai-
der le néophyte à comprendre selon son niveau d’entendement et 
au chercheur d’exercer sa raison discursive. De toute façon, les 
multiples dimensions de l’homme imposent d’opérer des choix 
dans l’analyse et d’opter pour une approche qui ne doit pas oc-
culter littéralement la dimension essentiellement mystique de 
l’homme.  

En effet, il est de notre devoir de tenir compte de certains 
phénomènes d’ordre métaphysique parce que d’une part ils ont 
été systématiquement occultés par les auteurs européens dont la 
plupart étaient des auxiliaires  proches d’une manière ou d’une 
autre de l’administration coloniale et d’autre part par souci 
                                                
21. Dièye (Cheikh Abdoulaye), Cheikh Ahmadou Bamba,  Le Centenaire du 

Jihad  Alakbar 1895-1995 p. 38. 



Moustapha SAMB 
 

89 

 

d’équilibre car, nous ne pouvons pas nous permettre de réécrire 
notre histoire, en nous fondant exclusivement sur des écrits 
étrangers. Nous devons lire les écrits d’Européens, mais aussi 
d’Africains et nous ouvrir à la tradition orale, surtout qu’il y a 
des contemporains du Cheikh qui sont toujours vivants ou qui 
ont disparu il n’y a pas longtemps ou leurs descendants immé-
diats qui peuvent être des réservoirs crédibles susceptibles de 
nous permettre de procéder à des recoupements et d’aller vers un 
maximum d’objectivité. 

Né vers 1853, de son vrai nom Ahmed  Ben Mouhamed 
Ben Abib Allah, il est d’origine toucouleur par son quatrième 
ascendant venu du Fouta et installé en pays wolof où il épousa 
une fille de la race. Son arrière grand-père, Mame Marame, père 
de Balla MBacké, fonda dans le Baol, vers 1772, un village bap-
tisé MBacké, pour perpétuer le nom de sa famille. Balla MBacké 
s’installa dans ce village avec sa famille comme professeur en-
seignant le Coran. C’est là que naquit Momar Anta Sali, son fils.  

Ce dernier fit tout d’abord ses études avec son père Mame 
Balla MBacké, avant de les achever avec un éminent marabout 
nommé Ahmadou Sall, venant d’une localité appelée Bamba. 

Ce qu’il faut retenir de cette relation, c’est que ce fin lettré 
avait demandé à Momar Anta Sali de donner son nom à son 
deuxième fils. Ce qui fut fait et c’est ce fils, prénommé Ahma-
dou Bamba, qui, plus tard, devint le fondateur de la confrérie des 
Mourides. 

Au cours de l’invasion du Baol par le marabout Maba 
Diakhou, Mame Balla MBacké fut tué, dit-on, par des Peuls et 
son fils Momar Anta Sali déporté au Saloum par Maba Diakhou. 
Il ouvrit alors une école coranique très fréquentée à Porokhane et 
en profita pour donner une instruction solide à ses enfants. Il 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

90 

devint même, par la suite, le percepteur des fils de Maba parmi 
lesquels Saer Mati, qui devait plus tard se lier d’amitié avec 
Ahmadou Bamba. Ce fut à Porokhane, entre 1860 et 1870, que 
Cheikh Ahmadou Bamba, encore jeune, fit son apparition sur la 
scène religieuse et fera connaissance  avec certains  chefs tradi-
tionnels de l’époque parmi lesquels le Damel du Cayor, Lat- 
Dior N’Goné Latyr Diop qui, détrôné, s’était provisoirement 
retiré au Saloum.  

Lorsque Lat-Dior fut réinstallé sur le trône, Momar Anta 
Sali regagnait le Cayor avec ce dernier et passa un séjour de plu-
sieurs années à Patar avant de s’installer à MBacké Guet où il 
fonda un village baptisé Mbacké-Cayor. C’est là qu’il mourut 
vers  1883  laissant sa famille continuer à y résider. Lat-Dior 
avait alors repris la lutte contre les Français. En 1886, il tomba 
définitivement à Dekhelé. Cheikh Ahmadou Bamba quitte alors 
le Cayor pour venir s’installer à Mbacké-Baol, le village de son 
ancêtre. Il fonda près de MBacké-Baol son propre village, Tou-
ba, devenu aujourd’hui la grande métropole religieuse, sanc-
tuaire du Mouridisme et lieu de pèlerinage annuel du monde noir 
musulman22. 

Cheikh Ahmadou Bamba a mené une vie si miraculeuse 
qu’on se croirait dans un conte de fées. À huit ans (8 ans), il a 
écrit son plus beau poème ; sa vie qui a duré environ soixante-
douze ans ou soixante-quinze ans (72 ou 75 ans), connaît trente-
trois ans (33 ans) de privations de la liberté mais, malgré cela, 
Ahmadou Bamba a produit, d’après la tradition et certains té-
moignages, sept tonnes cinq cents (7tonnes 500) de manuscrits.  

 

                                                
22. Ba (Oumar), « Ahmadou Bamba face aux autorités coloniales » (1889-

1927) p. 17. 



Moustapha SAMB 
 

91 

 

Ahmadou Bamba : Le chantre de la non-violence 
 

Il est aujourd’hui intéressant de trouver les voies et 
moyens pour maintenir notre aimable pays le Sénégal dans la 
paix et conformément aux écrits et enseignements de notre 
Guide suprême Cheikh Ahmadou Bamba. 

Nul n’est sans savoir que Cheikh Ahmadou Bamba 
Mbacké était l’un des pionniers de la non-violence  bien avant  
l’indien Mahatma Ghandi et l’Afro-américain le pasteur Martin 
Luther King. 

Cheikh Ahmadou Bamba est donc le précurseur incontesté  
de la non-violence.  

Ainsi, c’est par la voie pacifique que Cheikh Ahmadou 
Bamba a réussi là où ses prédécesseurs ont échoué ; je peux 
nommer Maba Diakhou Ba, Lat-Dior Diop, Alboury Ndiaye et 
tant d’autres résistants sénégalais qui se sont opposés  aux  colo-
nisateurs. 

Ahmadou Bamba n’est jamais partisan de la violence car il 
savait que la violence n’engendre que des conséquences néfastes 
(pertes humaines et matérielles). Il est bien de savoir que Bamba 
n’a jamais cédé à cette conviction malgré les oppressions qu’il a 
subies (déportation au Gabon et en Mauritanie, emprisonnement, 
résidence surveillée et j’en passe). Et, pourtant, il pouvait bel et 
bien résister par les armes car ce ne sont pas les soldats qui lui 
manquaient. Il leur suffisait d’avoir l’ordre pour acculer les co-
lonisateurs et comme aime le dire le grand philosophe et poète 
du Cayor Khadhi Madiakhaté Kala : « Si l’ordre leur parvenait 
du marabout d’exclure les toubabs, ils feront trembler la terre 
par leur force et leur attachement inébranlable ».  



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

92 

Cheikh Ahmadou Bamba n’a jamais donc prôné une idéo-
logie menant à la violence car, nous dit-il, «  je prends mes écrits 
en guise d’armes». 

Magnanime, Ahmadou Bamba a pardonné ses détracteurs 
bien avant même qu’ils aient reconnu leur faute et imploré son 
pardon car il nous dit dans ses écrits : « j’ai pardonné mes en-
nemis pour la grâce de Dieu qui m’a sauvé de leur tentative».  
Donc, par la non-violence Ahmadou Bamba a instauré et fait 
aimer le mouridisme ; qui exerce une domination sur beaucoup 
de  secteurs (politique, économique, culturel et social).  

Il n’est pas besoin d’être un divin pour savoir que c’est par 
l’importance donnée à la paix, au respect et au culte du travail 
que le mouridisme a pu accéder à ce niveau oméga. 

De manière similaire, si Ghandi disait : « une violente ré-
volution  n’est pas un programme de ‘‘ prise de pouvoir’’, mais 
il s’agit d’un programme de transformation des rapports ». Le 
Cheikh nous enseigne et nous guide afin de savoir l’itinéraire 
que nous devons emprunter pour défier toutes sources de vio-
lence, ainsi il laisse entendre : « si jamais quelqu’un est piqué 
par le serpent de la violence, guéris le par celui du pardon et de 
la paix». 

Donc si l’Afro-américain Martin Luther King  a utilisé la 
non-violence pour se débarrasser du racisme et sauver ses conci-
toyens de la discrimination, le Fondateur du mouridisme lui s’est 
penché sur la non-violence pour islamiser son peuple longue-
ment ancré dans un mythe africain et menacé par l’instauration 
des valeurs occidentales au détriment des nôtres. 

Suite aux propos de Jean Pierre Mulago : «Grâce au cha-
risme et au génie d’Ahmadou Bamba, l’Islam est devenu une 



Moustapha SAMB 
 

93 

 

religion populaire appelée à être parmi les populations noires 
d’Afrique. Se basant sur la potentielle idéologie de l’Islam, Ah-
madou Bamba a réalisé l’émancipation culturelle, religieuse, 
politique et économique du peuple wolof, et par extension, de 
tous les sénégalais, qui sont fiers de sa contribution à la lutte 
pour l’indépendance de leur pays. La richesse de l’enseignement 
et l’action de Cheikh Ahmadou Bamba est encore à découvrir 
par quiconque est intéressé par la recherche des moyens pour 
développer le continent africain ».  

Cela renforce les dires de l’ex premier ministre togolais 
Edem Kojo : « l’Afrique n’aura rien à envier aux autres conti-
nents tant qu’il se basera sur l’idéologie d’un homme tel que 
Cheikh Ahmadou Bamba ». 

Nous ne terminerons jamais sans pour autant signifier 
notre fierté à l’égard de Monsieur Cheikou Touré, ex Président 
de la Guinée, qui a insisté dans ses communications sur 
l’importance capitale des enseignements du Cheikh. 

Cet éminent professeur nous dit : « L’un des Résistants il-
lustres à la domination coloniale a été le Chef religieux sénéga-
lais : Cheikh Ahmadou Bamba. 

Cheikh Ahmadou Bamba, sur le plan spirituel, a été l’un 
des grands chefs des populations musulmanes du Sénégal. Il fut 
le fondateur du mouvement religieux qui s’appelle le mouri-
disme. Cheikh Ahmadou Bamba dispensa une éducation musul-
mane et enseigna la morale islamique dans son double fonde-
ment individuel et social : le travail comme l’obligation de 
l’homme, la justice comme la base de l’harmonie sociale, la tolé-
rance, la bienséance et la générosité comme qualités du fidèle 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

94 

religieux, furent la base privilégiée de l’éducation populaire 
qu’Il diffusa sans restriction ». 

Pour conclure, il est important de réfléchir et de prendre 
comme référence l’enseignement de Cheikh Ahmadou Bamba, 
fondé sur la paix et le pardon universel pour bâtir une stabilité 
sociale, politico-économique et religieuse partout dans le 
monde23.  

Un contexte historique difficile 
 

Le Baol, à cette époque, était déchiré par l’anarchie. Son 
Chef Thiéyacine Fall, a été détrôné et les principaux chefs tié-
ddos tués. L’agglomération MBacké-Touba continuait de se dé-
velopper avec ampleur et les disciples accouraient de toutes 
parts vers Ahmadou Bamba. Un ancien élève de son père, Saer 
Mati fils de Maba Diakhou, qui ne reconnut jamais l’autorité des 
Français, s’était retiré en Gambie anglaise où il entretenait 
d’excellents rapports avec Cheikh Ahmadou Bamba. Cette situa-
tion ne tarda pas à inquiéter les autorités françaises d’ailleurs 
essoufflées par les luttes incessantes contre les chefs tradition-
nels et par ailleurs gênées par l’influence de plus en plus crois-
sante d’Ahmadou Bamba.  

Lorsque ce dernier s’installa dans le Bas-Ferlo, à égale dis-
tance des fleuves Sénégal et Gambie, entre le Djoloff, le Cayor 
et le Baol, l’inquiétude des Français redoubla. Ils craignaient que 
ce point ne devînt un jour, vu les bonnes relations de Saer-Mati 
avec Bamba, une zone d’hostilité contre leur influence. C’est à 

                                                
23. Mbacké (Chouhaïbou) Secrétaire Général de la Convergence Africaine 

pour la Réforme –CAR). 



Moustapha SAMB 
 

95 

 

partir de ce moment que les français se mirent à exercer une 
étroite surveillance sur Ahmadou Bamba. 

Certains chefs, jaloux du prestige du marabout et surtout 
craignant de voir s’affaiblir leur autorité, se mirent à tramer 
toutes sortes d’intrigues contre lui. Des plaintes affluèrent vers 
les autorités françaises. Le Gouverneur Thomas demanda alors à 
Ahmadou Bamba de renvoyer tous les talibés dans leurs villages 
respectifs et  ordonna aux Cheikhs consacrés par Bamba de quit-
ter Guet à l’issue d’une plainte du Bour N’Diambour à propos de 
prétendus désordres créés dans sa province par les disciples du 
marabout. Ahmadou Bamba devait demeurer dans le Baol jus-
qu’en 1895, date à  laquelle il retourna dans le Djoloff pour y 
fonder Touba-Djoloff.  

Les autorités françaises, intervenant de plus en plus dans 
les affaires du pays, tentèrent en vain de faire pression sur le 
marabout autour duquel s’étaient rassemblés les anciens amis et 
membres des familles de Lat-Dior, Samba Laobé Fall ; le Bour-
ba Djoloff  lui-même avait fini par s’affilier, en 1895, à la con-
frérie. En plus de cela, Ahmadou Bamba se disait être un refuge 
et donc devait protéger tous ceux qui venaient sous son aile pro-
tectrice.  

Alors, de l’inquiétude, les Français passèrent à la panique. 
La fameuse affaire du prétendu Prophète peul apparu dans le 
Djoloff et ressuscité 3 jours après sa mort à Ganado avait excité 
les esprits et devait par ailleurs servir de prétexte aux Français 
pour restaurer l’ordre et décider en même temps d’une interven-
tion dirigée contre Ahmadou Bamba dont l’influence s’exerçait 
alors sur tous les « Bours » (rois) et « Badolos » (simples ci-
toyens). Son arrestation, décidée, fut opérée le 10 août 1895. Le 
5 septembre de la même année, à l’issue d’une réunion du Con-



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

96 

seil privé, il fit l’objet d’une ordonnance de déportation pour le 
Gabon où il demeura 7 années et  8 mois. 

En 1902, Ahmadou Bamba revint au Sénégal auréolé de 
grâce et de sainteté. Durant sa longue captivité en Afrique équa-
toriale, il avait rencontré au Gabon deux fonctionnaires sénéga-
lais, Doudou Ma MBaye et Blaise Diagne qui allait devenir plus 
tard le premier député du Sénégal et une figure proéminente du 
monde politique de la première moitié du XXème siècle. 

Ahmadou Bamba, pendant sa déportation, avait étonné ses 
persécuteurs et forcé l’admiration et l’estime du siècle. Le mou-
ridisme, cependant, n’avait rien perdu ni de sa vitalité ni de son 
originalité pendant la longue absence de son fondateur. Il s’était 
propagé avec ampleur à travers le Baol, le Djoloff, le Cayor, le 
Saloum et même le Walo. La confrérie fut confiée durant toute 
son absence à son frère Mame Thierno Birahim Mbacké qui a 
bien veillé sur elle. 

Aussi, le retour du Maître au Sénégal fut-il salué par une 
ruée de fidèles accourus de tous côtés. Les autorités françaises 
décidèrent de nouveau de son transfert, cette fois en Mauritanie, 
à Guet El Ma, auprès de Cheikh Sidya, son ancien père spirituel, 
de 1903 à 1907. Il faut cependant noter que les fréquentes assi-
gnations en résidences obligatoires dont Ahmadou Bamba faisait 
l’objet n’ébranlèrent jamais sa foi et n’empêchèrent nullement 
les foules d’accourir vers lui, à Thiéyenne, où les autorités fran-
çaises, de nouveau, l’avaient installé à son retour de la Maurita-
nie. 

Le 13 janvier 1912, il fut autorisé à rentrer à Diourbel. Des 
milliers de talibés en délire et des gens de toutes confessions 
l’accueillirent à l’entrée de la ville aux cris de « Dieu est reve-
nu », phrase à laquelle Ahmadou Bamba devait répondre par 



Moustapha SAMB 
 

97 

 

cette apostrophe célèbre, constamment citée : « Je ne suis qu’un 
humble serviteur de Dieu et du prophète et maudits soient ceux 
qui ne me prendront pas pour tel »24.  

 

Les raisons temporelles de l’Exil 
 

Elles furent sa confrontation avec l’autorité coloniale. En 
effet, un homme d’une telle dimension ne pouvait passer inaper-
çu aux yeux d’une administration coloniale qui voyait en lui un 
obstacle à la réussite de son plan de domination. Les chefs reli-
gieux traditionnels voyaient nombre de leurs disciples les quitter 
pour le suivre. On peut lire dans une lettre de l’administrateur de 
Louga au Gouverneur du Sénégal : « L’agitation incessante que 
provoquent les allées et venues des visiteurs n’est pas sans trou-
bler profondément le calme habituel de la région. Leur tranquil-
lité (il s’agit des populations de Ndiambour) constamment trou-
blée pourrait ramener parmi eux le souvenir de leurs convictions 
religieuses et ranimer le fanatisme qui sommeille encore dans 
leurs esprits ». 

C’est pourquoi, l’administration coloniale prit le Cheikh 
pour cible et usa de tous les moyens  pour prouver qu’il s’apprê-
tait à fomenter une révolte armée. Agents, informateurs, auxi-
liaires, tous furent mis à contribution pour discréditer Cheikh 
Ahmadou Bamba et ainsi les rapports commencèrent à s’accu-
muler. 

Chaque endroit où se rendait le Cheikh devenait dangereux 
pour l’autorité coloniale. Quand il était à Touba, elle s’inquiétait 

                                                
24. Ba (Oumar), « Ahmadou Bamba face aux autorités coloniales » op. cit., 

p.18-19. 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

98 

parce que cette ville était au confluent du Baol et du Cayor. Puis, 
en l’an 1893, Quand le Cheikh quitta Touba pour aller s’établir 
dans le désert du Ferlo, à MBacké Baari, les autorités coloniales 
pensèrent qu’il était parti au confluent du Fouta parce que son 
homonyme (Serigne Bamba) était de souche mandingue et qu’il 
avait de nombreux rapports avec les Mandingues.  

Ils n’étaient donc pas rassurés de son installation en un lieu 
qu’ils jugeaient stratégique, à mi-chemin de la Gambie, du 
Niombato, du Fouta, du Djolof, du Cayor et du Baol, où les se-
cours dans la vision des colonisateurs pouvaient lui venir des 
quatre coins du Sénégal. Telles sont les raisons temporelles de 
son exil. Mais l’homme qui croit en la mystique saura que les 
raisons spirituelles ont en fait prévalu, et que les agissements de 
ses ennemis n’étaient en réalité que les causes apparentes d’une 
réalité ésotérique établie entre Cheikh Ahmadou Bamba et son 
Seigneur. 

 

L’Affrontement avec les colonisateurs 
 

Comme toutes les figures de proue de l’Islam, le face à 
face du Cheikh avec les administrateurs de la colonie, le jeudi 5 
septembre 1895, allait faire connaître au Cheikh des épreuves 
dures, des souffrances et atrocités inimaginables. Comme tous 
les grands hommes, Cheikh Ahmadou Bamba rentrait dans 
l’histoire pour ne plus la quitter.  

Le 10 août 1895, la troupe coloniale dirigée par le com-
mandant Leclerc devait aller à MBacké Baari pour l’arrestation 



Moustapha SAMB 
 

99 

 

du Cheikh. Serigne Muhamadou Lamine Diop Dagana25 nous 
décrit les faits. 

Ce fut le samedi 11 août 1895 qu’Ahmadou Bamba quitta 
la résidence qu’il avait construite dans le Djolof pour l’acqui-
sition et la diffusion de la science. Son départ coïncida avec le 
départ de Louga du Commandant de la troupe (chargé de son 
arrestation). Ils se rencontrèrent à « jewal » ou « jéwoul » au soir 
du même jour. 

Ainsi, une fois à Saint-Louis le jeudi 5 septembre 1895, le 
Conseil privé décida la déportation du Cheikh en un lieu où, se-
lon les membres de ce conseil, ses « prédications fanatiques » 
n’auraient aucun effet. Ils décidèrent de l’exiler au Gabon, où le 
Cheikh séjourna pendant plus de sept ans. Cette décision indigna 
tous ses frères musulmans ; même les membres du comité con-
sultatif des affaires musulmanes vinrent lui témoigner leur sou-
tien. 

Incontestablement, le Cheikh et les colonisateurs n’avaient 
pas la même logique des événements : alors que l’autorité colo-
niale le considérait comme son prisonnier, le Cheikh se condui-
sait en toute liberté sur un champ mystique que leurs yeux pro-
fanes ne pouvaient apercevoir. La preuve ? Ses nombreux 
poèmes Assirou Ma al Abrari et autres composés durant cet exil. 
Cheikh Ahmadou Bamba disait « Quand je marchais, j’étais en 
compagnie des Vertueux. Pourtant, les ennemis croyaient que 
j’étais là-bas leur captif ». 

Expédier un Sénégalais, nous dit Cheikh Abdoulaye  
Dièye, accoutumé au climat sahélien dans une région équatoriale 

                                                
25. Un des lieutenants les plus proches de Bamba. 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

100 

humide était synonyme de condamnation à mort.  Telles étaient 
en effet les visées de l’autorité coloniale qui n’hésitait pas à dé-
porter les éléments dangereux ou gênants vers des contrées hos-
tiles et dangereuses (Gabon, Guyanne, Nouvelle Calédonie, 
etc.). Les prisonniers devaient subir l’animosité des convoyeurs 
et un voyage en mer dans des conditions inhumaines. La plupart 
succombaient aux maladies endémiques, aux attaques des bêtes 
féroces ou venimeuses, ou simplement par inadaptation au cli-
mat. C’est pourquoi Cheikh Ahmadou Bamba est un homme 
hors du commun. Son poème Sindidi qu’il a composé avant 
l’exil est une protection voire un bunker où il demandait à Dieu 
de le protéger de toutes épreuves possibles et imaginables. Il 
semblait connaître son destin pour ne pas dire sa destinée. 

Les détails du voyage du Cheikh ne sont pas connus avec 
exactitude. Il embarqua le 21 septembre à bord du « Ville de 
Pennambouc » ou du « Tibet » et n’apprit sa destination qu’une 
fois à bord. Alors que l’Almamy Samory était parti avec une 
suite et quatre femmes, le Cheikh, lui, était sans compagnies (ni 
femmes, ni enfants, ni frères, ni  disciples). 

Le navire fit deux escales : la première à Conakry en Gui-
née, la seconde après avoir contourné l’énorme ventre africain, 
au Dahomey (actuel Bénin). Quoi qu’il en soit, la destination 
finale du Cheikh fut Mayoumba au Gabon, endroit infesté de 
mouches tsé-tsé. Il s’est avéré qu’il ne touchait pas sa rente et ne 
mangeait pas ce qu’on lui apportait ; on ignore comment et de 
quoi il se nourrissait. Il passait ses journées à prier, à méditer et 
à écrire et conservait ses écrits dans des malles qu’il traînait à 
l’abri d’une cabane au moment des pluies. 



Moustapha SAMB 
 

101 

 

Deux incidents inexplicables par la raison se déroulèrent à 
Mayoumba. Le premier se produisit lorsqu’on tenta d’isoler tota-
lement le Cheikh l’abandonnant sur l’îlot désert de Wir-Wir, 
simple roche recouverte par la mer à marée haute, en compagnie de 
Samba Laobé Penda, Bourba du Djolof, accusé par l’autorité colo-
niale d’être un meneur d’opérations armées contre la France. Cer-
tains disent que cet isolement eut lieu sur l’île d’Annobon, à plu-
sieurs jours de navigation de la côte gabonaise, mais cette île est 
habitée. Quoi qu’il en soit, les deux déportés seraient miraculeuse-
ment revenus à terre, avant même les marins qui les avaient emme-
nés. 

Le second incident eut lieu sur la plage de Mayoumba : un 
projet avait été élaboré pour fusiller le Cheikh mais les soldats y 
auraient renoncé, saisis de peur devant l’apparition d’anges montés 
sur des chevaux. Plus tard, le Cheikh révéla que les compagnons du 
prophète étaient venus lui porter secours26. 

Après cinq ans d’une existence dont les périls, l’insalubrité et 
les privations ne semblaient avoir aucun effet sur lui, l’admi-
nistration l’envoya à Lambaréné, au nord du Gabon, dans un petit 
poste perdu dans la jungle équatoriale. Les témoignages du Docteur 
Schweitzer et de ceux qui fréquentaient l’hôpital, où l’on soignait 
les lépreux et les victimes des maladies endémiques de la jungle, 
nous donnent une idée de ce qu’était Lambaréné à cette époque. 
C’était une forêt vierge recouvrant le sol de son manteau continu, 
interrompu seulement par des lacs et des cours d’eau aux bras 
nombreux. 

Toutes ces épreuves ne firent qu’augmenter la piété du 
Cheikh, et l’enrichirent d’une sublime expérience mystique qui lui 
inspira de magnifiques poèmes. Ainsi, lorsque le Gouverneur Gé-

                                                
26. Dièye (Abdoulaye), Cheikh Ahmadou Bamba, op. cit., p. 54. 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

102 

néral lui « accorda la grâce » en août 1902, il revint dans son pays 
intérieurement plus riche et plus grand qu’il n’en était parti. C’est 
là que réside le véritable miracle du Cheikh, signe d’une sainteté 
qui lui permettait de vivre,  non dans la douleur et les privations 
mais au-dessus d’elle, dans la sérénité la plus parfaite, non sur 
terre, mais en Dieu. Il a ridiculisé ceux qui avaient pris la décision 
de le déporter et toute leur administration accoutumée à de pareils 
actes inhumains. 

De retour au Sénégal, le Cheikh poursuivit l’éducation de ses 
disciples. Mais le nombre de ses adeptes ne cessait de croître et le 
développement fulgurant du mouridisme demeurait une source 
d’inquiétudes pour les colonisateurs qui se sentaient menacés à 
terme. Les persécutions reprirent et le Cheikh fut à nouveau accusé 
de stocker du matériel de guerre à Darou Marnane, près de Touba.  

Cette conviction, loin de reposer sur la moindre preuve, se 
fondait à nouveau sur une méconnaissance totale des œuvres, de la 
pensée et du genre de vie du Cheikh. On croyait par exemple qu’il 
était de la secte Quadiriya et professait la doctrine de la tidianiya 
qui prêche la guerre religieuse, une fausse interprétation de la 
marche du marabout, qui contribue à exacerber les malentendus. 

C’est alors que les colonisateurs décidèrent de l’exiler en 
Mauritanie, où se trouvaient de grands hommes de Dieu connus des 
Sénégalais. Ils espéraient ainsi réduire le prestige du Cheikh Ah-
madou Bamba, et par conséquent la ferveur et l’influence des 
foules auprès de lui. Pour calmer les esprits de ses adeptes et sym-
pathisants qui s’étaient révoltés devant une telle injustice, le Cheikh 
déclara : 

« Je ne fonde pas mes espoirs sur le soutien d’un ami, ni ne 
crains l’agression d’un ennemi : je me suis entièrement confié à 
Dieu ». 
 



Moustapha SAMB 
 

103 

 

 
 

 
 
 
 
 
 

CHAPITRE II 
 

RAPPORTS ET TÉMOIGNAGES SUR  
AHMADOU BAMBA 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

104  



Moustapha SAMB 
 

105 

 

 
 
 

Les rapports écrits sur Ahmadou Bamba 
 
 
Les chefs d’accusation 
 

Après examen des faits, le Gouverneur a chargé Monsieur 
l’administrateur principal Leclerc d’une mission dans le Djoloff 
qui s’est terminée par l’arrestation du Marabout et d’un certain 
nombre de ses disciples. Voici les propos de l’Administrateur : 
« Il ressort donc clairement que  si l’on n’a pu relever contre 
Ahmadou Bamba aucun fait de prédication de guerre sainte bien 
évident, son attitude, ses agissements et surtout ceux de ses prin-
cipaux élèves sont de tous points suspects ».  

Depuis qu’Ahmadou Bamba nous est connu, déclare le Di-
recteur des affaires politiques dans la salle du Conseil privé du 5 
septembre 1895, « il n’a eu d’autre façon de procéder que les 
Maba, les Ahmadou Cheikhou, les Mamadou Lamine et les 
Samba Diama, et l’on est frappé de la similitude qui existe entre 
les protestations d’amitié qu’il nous fait en 1889 et en 1891 et 
celles que nous faisaient Maba en 1864, Ahmadou Cheikhou en 
1868, Mamadou Lamine à Goundiourou en 1885 et dans le Goye 
en 1886, à la veille de préparer, les uns les campagnes du Rip et 
du Saloum, les autres celles du Djoloff, le dernier enfin celles du 
Boundou et de Bakel. 

L’exposé de la situation que fait dans un rapport précédent  
Monsieur Leclerc, à savoir les inquiétudes et les plaintes des 

 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

106 

chefs avoisinants la région habitée par Ahmadou Bamba, les 
agissements de ses talibés, le passé même du marabout montrent 
clairement que nous avons affaire en lui à un homme fort intelli-
gent, très avisé, habile à ne pas se compromettre, et dont l’esprit 
d’hostilité, les projets de conquête, les rêves d’ambition sont 
certains et poursuivis avec une obstination qui, si elle dénote un 
esprit de beaucoup supérieur à ceux de ses congénères, n’en est 
que plus dangereuse à notre influence. 

Aussi, est-il de toute nécessité, Monsieur le Gouverneur, 
pour ramener le calme dans le Diambour, le Djoloff et l’Est du 
Baol, pour ne pas mériter le même reproche de tolérance exces-
sive que prononça Faidherbe au sujet de notre attitude à l’égard 
de Mamadou Lamine en 1886, d’enlever Ahmadou Bamba, non 
seulement à la région où son action se faisait le plus immédiate-
ment sentir, mais au Sénégal même, et de l’interner au moins 
pour quelques années, dans un pays éloigné, tel que le Gabon, où 
ses prédications fanatiques n’auront aucun effet.  

Quant à ses talibés, Cheikhs ou Serigne, il importe de les 
disperser et de leur intimer l’ordre d’avoir tous à réintégrer leur 
village d’origine et de ne plus s’en absenter que sur notre autori-
sation. Parmi les guerriers de Lat-Dior, d’Al Boury qui s’apprê-
taient à donner leur concours au soulèvement projeté, les plus 
compromis pourraient être, si vous le jugez nécessaire, envoyés 
dans le Walo, et placés sous la surveillance de Yamar M’Bodj. 
Telles sont Monsieur le Gouverneur les propositions auxquelles 
je vous prie de vouloir bien donner votre approbation en Conseil 
privé ». 

 
 



Moustapha SAMB 
 

107 

 

Analyse des Chefs d’accusation 
 

Après  avoir introduit Ahmadou Bamba au sein du Conseil 
privé, lui avoir fait connaître l’accusation dont il est l’objet et 
l’avoir interrogé, le Gouverneur sur l’avis unanime du Conseil 
privé, adopte les conclusions du rapport de Monsieur le Direc-
teur des affaires politiques. 

Dans son rapport de mission du 15 août 1895, l’adminis-
trateur Leclerc, prétend qu’Ahmadou Bamba avait dénoncé lui- 
même ses principaux talibés. Il s’agit là d’une grave calomnie 
car s’il en était ainsi, des arrestations auraient été faites à la suite 
de cette dénonciation. D’après les recherches effectuées aucun 
marabout, aucun talibé de marque n’a été arrêté à cette période27. 

Ensuite, la déclaration que le marabout a faite devant le 
conseil privé n’a pas été consignée dans le procès-verbal et ne 
figure à ma connaissance sur aucun acte officiel. 

Pourquoi cette omission quand on sait qu’Ahmadou Bam-
ba a non seulement répondu aux questions qui lui ont été posées 
mais aussi a donné son opinion sur les accusations portées contre 
lui ? 

Accuser le Marabout d’avoir la même façon de procéder 
que Maba, Ahmadou Cheikhou, Mamadou Lamine et autres, 
c’est de la part des autorités coloniales, faire preuve de légèreté. 
Tout un chacun sait en effet qu’Ahmadou Bamba était un adepte 
de la non-violence et qu’il interdisait même à ses talibés de tuer 
le plus petit insecte. Ce qui semble être confirmé par les termes 

                                                
27. Ba (Oumar) Ahmadou Bamba face aux autorités coloniales, op. cit., p. 65. 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

108 

de la lettre du 10 juin 1903 que vous lirez dans les pages qui 
suivent. 

Reconnaître qu’aucun fait de prédication de guerre sainte 
n’avait été relevé contre Ahmadou Bamba et de décider de l’en-
voyer en exil parce que ses agissements et ceux de ses talibés 
étaient suspects, démontrent que les autorités coloniales vou-
laient à tout prix se débarrasser du marabout.  

Et, pourtant, Ahmadou Bamba savait que le processus de 
la colonisation était irréversible et qu’aucune résistance ne pou-
vait s’y opposer. Les Français étaient mal renseignés sur Ahma-
dou Bamba. C’est bien plus tard qu’ils reconnaîtront le mal-
fondé de leur jugement sur le fondateur du mouridisme et essaie-
ront de le réhabiliter. 

Le récit ci-après est significatif sur la façon dont Ahmadou 
Bamba voyait la situation. Un jour, bien avant sa déportation, 
devant les membres de sa famille inquiète de ses relations avec 
les Autorités coloniales, Ahmadou Bamba posa les questions 
suivantes : 

Où est El Hadji Omar Foutiyou, le Tidiane ? Où est Maba ? 
Où est Ahmadou Cheikhou ? Où est Mamadou Lamine ? Lat-
Dior ? Alboury, Samba Laobé et les autres ? Tous tués lui ré-
pondirent les membres de son entourage. L’on constate que les 
noms cités par le Marabout sont ceux de chefs religieux qui ont 
prêché la guerre sainte et de rois qui ont lutté pour défendre leur 
trône. Aucun d’eux n’a pu mener sa mission jusqu’à son terme. 
Il est certain qu’Ahmadou Bamba a tiré les conséquences de ces 
échecs et a voulu faire connaître à ses proches qu’il avait choisi 
sa propre voie. D’après Ahmadou Bamba, le vrai vainqueur d’un 
combat est celui qui après celui-ci,  raconte son histoire. 



Moustapha SAMB 
 

109 

 

Aussi bien dans ses écrits que dans ses recommandations, 
l’accent a toujours été mis sur la foi, le travail et la discipline. Il 
est probable que le Marabout, rejetant la violence, ait choisi de 
libérer son peuple par la voie pacifique. L’administration colo-
niale avait-elle deviné cette stratégie ? En tout cas devant 
l’expansion foudroyante du mouridisme facilitée par le fait que 
tout talibé qui a terminé sa formation qui devient Cheikh 
s’implante dans un lieu donné pour à son tour former d’autres 
talibés, l’Administration coloniale, inquiète, a pris soin de ficher 
et de surveiller tous les disciples d’Ahmadou Bamba. 

 

Rapports sur Serigne Bamba en 1903 
 

Du Résident de Diourbel au Gouverneur  daté du 22 mai 1903 
 

J’ai l’honneur de vous communiquer les renseignements 
suivants concernant Ahmadou Bamba. 

« Aujourd’hui, les Ardos du Kontar, Kaël et Gorété sont 
venus me rendre compte qu’il se confirme, d’une façon certaine, 
que le Serigne Bamba est décidé, quels que soient nos efforts, à 
ne pas quitter son village. Ceux qui désireront le voir ou lui par-
ler se rendront à MBacké, quant à lui, il ne se dérangera pas. La 
population n’est pas tranquille et redoute des complications. 

A leur avis, l’idée d’une marche en avant de la part de 
Bamba n’est pas à envisager, néanmoins le marabout se prépare-
rait à repousser, le cas échéant, la force par la force. 

Ils évaluent à peu près à 7000, les personnes qui se trouve-
raient actuellement à MBacké. Pour moi, je tends à croire qu’il 
cherche à se créer une puissance religieuse indépendante, par 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

110 

conséquent hostile et arriver ainsi à contrebalancer notre autori-
té ». 

 

De l’administrateur de cercle de Tivaouane au Gouverneur Général 
 

 « Revenant hier à 2 heures et demi de l’escale de Mékhé, dans 
laquelle se trouve l’opération Maurel et H. Prom qui devait me livrer 
les arachides destinées à être expédiées dans le fleuve, j’ai rencontré 
à Tivaouane, l’interprète principal Fara Biram Lô chargé par vous 
d’une mission auprès du marabout Ahmadou Bamba, et l’envoyé du 
Cheikh Sidya, porteur de la lettre de celui-ci à son talibé. 

J’ai tenu Fara Biram Lô au courant des renseignements que 
je possédais, je lui ai donné quelques conseils et, vers 6 heures 
du soir, il s’est mis en route ainsi que l’autre envoyé pour 
MBacké comme destination. 

J’ai fait donner, à tous deux, une bonne monture, et comme 
il faut tout prévoir avec un personnage aussi dangereux et fana-
tique que le marabout en question, j’ai confié à Fara Biram Lo, 
le revolver du brigadier-chef des gardes. 

Je ne crois pas à la réussite de Fara Biram Lo envers ce 
marabout particulièrement dangereux. 

Il y a quelques jours, le marabout a prononcé les paroles 
suivantes : (J’ai quitté le Congo, le boubou de misère que je por-
tais, je ne le reprendrai jamais de bonne volonté, et si l’on veut 
m’y forcer, cela coûtera cher). Il est possible qu’Ahmadou Bam-
ba, talibé de Cheikh Sidya, n’ose pas refuser à celui-ci d’aller le 
voir ; mais j’ai tout lieu de penser qu’il ne  passera pas par Saint-
Louis. 



Moustapha SAMB 
 

111 

 

Au contraire, il s’enfoncera dans la brousse et se rendra par 
terre en pays maure, en évitant certainement les escales de Da-
gana et Podor. Ahmadou Bamba franchira probablement le ma-
rigot de Doué, aux environs de Foudéas, derrière Podor et tra-
versa le Fleuve, en face de Dalaye, d’où il se rendra rapidement 
chez Cheikh Sidya. Si donc on veut le cueillir au passage, il faut 
surveiller la rive entre Dagana et Podor et aussi le Marigot de 
Doué. 

Je vais faire surveiller, quoiqu’il ne soit pas dans mon 
cercle, mais bien dans le Baol, le Cheikh Anta MBacké, frère 
d’Ahmadou Bamba, qui est en relation journalière avec lui ». 

 

Analyse des rapports 
 

Tout d’abord, il faut retenir que 1903 marque le retour 
d’exil de Serigne Bamba qui est effectivement revenu du Gabon 
en 1902. La question qui saute à l’œil est la suivante : comment 
peut-on exiler un homme, mobiliser des espions pour l’observer 
(on peut penser au gouverneur Lamothe et surtout au prêtre 
Monseigneur Antoine Hippolyte Carrié), pendant toute cette 
longue période presque huit ans  et être incapable de le situer ? 
Les colonisateurs ignoraient tout du marabout.  

Ils ne savent ni ce que le marabout  voulait, ni ce qu’il dé-
testait encore moins ses intentions. Ils étaient constamment ins-
tallés dans le doute. Et, fait plus marquant, c’est à son retour 
d’exil qu’Ahmadou Bamba qui était pourtant entre leurs mains, 
toujours en résidence surveillée,  les a davantage inquiété et cau-
sé des soucis. Incompréhensible pour celui qui connait les 
moyens et l’armada  des colonisateurs.  



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

112 

Pour preuve, cette réponse adressée à l’administrateur de 
Thiès qui le sommait de répondre à une convocation dans un 
délai de 8 jours. La réponse d’Ahmadou Bamba a été  très courte 
comme à son habitude mais historique, radicale et ferme. Ahma-
dou Bamba répond : « De la part d’Ahmadou fils d’Ahmadou à 
commandant N’Diarème (Diourbel), c’est le captif de Dieu qui 
rend cette réponse. Un captif de Dieu qui se suffit de son Maître. 
Il fait connaître au commandant de N’Diarème (Diourbel) que 
paix soit à celui qui marche dans le sentier droit. Après ceci, il 
fait connaître qu’il a reçu sa lettre et lui fait savoir comme ré-
ponse qu’il est le captif de Dieu et ne reconnaît pas d’autre 
Maître que Lui et ne rend hommage qu’à Lui Seul. Le Très-
Haut, le Vénéré, le Riche, le Grand, Paix soit à celui qui marche 
dans le droit chemin ». Le résident transmet la réponse ci-dessus 
à l’administrateur de Thiès par note 83 du 4 mai 1903. Une ré-
ponse qui ne pouvait pas satisfaire les colons qui se rendent 
compte qu’ils n’ont aucune prise sur le marabout qui les a désa-
voué et ignoré malgré tout l’arsenal qu’ils ont déployé pour ob-
tenir sa réédition. Ils vont se rendre compte que leurs efforts 
combinés n’ont pas atteint l’effet escompté. Au contraire ! 

Chaque fois qu’il y avait un Africain qui se dressait réso-
lument comme obstacle à leur volonté de pacifier les territoires 
conquis et d’asseoir leur domination, ils n’ont pas lésiné sur les 
moyens pour agir. En effet, l’armada coloniale a laissé sur ses 
traces beaucoup du sang vaillant des combattants africains, elle a 
écrasé tous les résistants jusqu’à ce que mort s’en suive et cela 
sans état d’âme et sans aucune forme de procès. Au retour 
d’Ahmadou Bamba, fidèle à leur politique de violence, les colo-
nisateurs ont encore tenté d’utiliser la force pour faire taire le 



Moustapha SAMB 
 

113 

 

marabout, obtenir sa reddition et éteindre son influence. Pour 
preuve, le dispositif envoyé par le gouverneur pour kidnapper 
Ahmadou Bamba. Ce dernier, homme de Dieu, très averti et 
doué de connaissance mystique a toujours su déjouer les plans 
honnis et malsains des français. 

Le 11 novembre 1902, Ahmadou Bamba fut déjà de retour 
au Sénégal, auréolé de gloire. Contrairement à ce que croyait le 
colonisateur, le prestige d’Ahmadou Bamba a considérablement 
grandi. Ainsi, une autre période  difficile, très  critique et très 
dangereuse de la vie du marabout va  recommencer. Un projet 
sinistre visant à le faire passer par les armes est mis au point. 

En effet, un détachement de 150 tirailleurs et de 50 spahis 
disposant de 100 cartouches par homme (2000 balles) est mis sur 
pied. Il pourra éventuellement recevoir l’appui des partisans des 
chefs indigènes, tous acquis au colonisateur. Les frontières avec 
la Gambie sont fermées. 

Cependant à Mbacké, des milliers de talibés, plus décidés 
que jamais, sont prêts à verser leur sang  pour s’opposer à une 
seconde arrestation du marabout. 

Heureusement, Ahmadou Bamba faisant preuve d’une in-
telligence, d’un sang-froid et d’une grâce divine hors de portée 
du commun des mortels, réussit de justesse à déjouer les plans 
du colonisateur et à éviter un bain de sang. 

Les inquiétudes, les centaines de rapports sur lui, les 
craintes, le vocable même des colonialistes (marabout rebelle, 
dangereux, imprévisible, fanatique, trop ambitieux) laissaient 
échapper en filigrane leur impuissance. Les supputations sur les 
desseins, stratégies voire stratagèmes d’Ahmadou Bamba nous 
prouvèrent tout simplement qu’il était devenu une équation inso-



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

114 

luble pour les français qui avaient en face d’eux un homme 
d’une dimension exceptionnelle. Une légende pour son époque, 
une figure courageuse, charismatique voire emblématique. Sa 
résistance « souterraine », non violente pour un homme qui avait 
tous les atouts pour engager une confrontation armée avec les 
colonisateurs, relève d’un esprit de loin supérieur à  celui de ses 
adversaires.  

Cet état de fait dénote l’intelligence et la grâce divine du 
guide du mouridisme, l’originalité de sa démarche est  inédite 
dans l’histoire des résistants africains. Si d’un côté, l’analyse du 
discours du Serigne dès son retour est fondamentalement mar-
quée par la radicalisation et le refus de répondre aux convoca-
tions du Gouverneur, de ses commandants et des chefs indigènes 
complètement vassalisés par le système colonial, le comporte-
ment du marabout a toujours été lié  à celui des français vis-à-vis 
de lui d’une part, mais aussi  d’autre part et surtout  à des direc-
tives émanant de Dieu et de son Prophète (PSL). Ce côté-là, a 
toujours échappé aux colonisateurs qui ont fini par se rendre 
compte qu’ils ont affaire à un cas d’école,  différent des autres, à 
un être extraordinaire. Ensuite, le discours des autorités colo-
niales est devenu moins paternaliste, plus prudent et plus méfiant 
à l’égard du marabout. L’exil a certes été un baromètre pour les 
Français pour connaitre et évaluer à sa juste valeur la dimension 
d’Ahmadou Bamba.  

Ces derniers n’ont pas pu percer le mystère Bamba puisque 
même à son retour il continuait de hanter l’esprit des européens 
quant à leur volonté de  domination  des territoires africains et 
surtout d’exploitation systématique des colonies.  



Moustapha SAMB 
 

115 

 

Qu’à cela ne tienne, Ahmadou Bamba voyait son influence 
toujours plus grande malgré l’obstination des colons sur sa per-
sonne. Tous les rois déchus, les familles royales, les marabouts 
sont venus frapper à la porte de Serigne Bamba pour se sou-
mettre à lui. Il incarnait l’Islam résistant, l’âme d’un peuple op-
primé, la dignité et la personnalité de l’homme noir. Ce savant 
pacifique à la foi inébranlable a illustré une leçon de civilisation 
aux colonisateurs, à l’Afrique et au monde entier.  

D’ailleurs, les écrits et les derniers rapports sur lui attestent 
ce que nous venons de dire. 

 

Les changements de politique coloniale 
 

Après son retour de Mauritanie en 1907, Ahmadou Bamba 
était en résidence surveillée à Thiéyène. Il  était l’objet d’une 
surveillance exceptionnellement sévère. Ses moindres déplace-
ments, ses plus petites actions étaient signalées tandis que le 
nom de ses visiteurs était transcrit sur un registre au jour le jour. 

Les autorités coloniales, après avoir beaucoup observé 
Ahmadou Bamba durant cette période, vont reconsidérer leur 
politique envers cet homme exceptionnel. Cette période coïncide 
aussi avec l’avènement à la tête de l’AOF de 1908 à 1915 de 
Merlaud-Ponty, Amédée William.  

Ce dernier était l’une des rares Autorités coloniales à avoir 
compris Ahmadou Bamba, le Gouverneur Ponty mettait souvent 
en garde certains administrateurs contre leur politique réaction-
naire et certains excès. Il n’a cessé de témoigner des sentiments 
d’estime et de respect  à l’endroit du marabout. Pour lui, tout a 
été tenté contre ce marabout et partout c’est l’échec. Il était donc 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

116 

temps de changer d’approche en respectant le marabout, en amé-
liorant notre relation et en humanisant notre façon de faire, peut 
être que nous aurons une meilleure relation beaucoup plus paci-
fiée. Telle était la lecture de Ponty. 

Son règne fut celui de l’apaisement, de l’assouplissement 
et de la dédramatisation contrairement aux rapports incendiaires, 
faux et calomnieux autrefois sur le marabout.  Bien que ce der-
nier œuvrait exclusivement pour les intérêts de la France, sa 
nouvelle démarche qui postulait « la prudence, la vigilance et 
l’habileté » a considérablement amélioré la qualité des relations 
entre Ahmadou Bamba et les colonisateurs. Revisitons les der-
niers témoignages sur Ahmadou Bamba par les Français. 

 

Le témoignage du Résident du Baol 
 

En 1895, les Français, en exilant au Gabon le fondateur du 
Mouridisme, s’étaient certes situés dans les conjonctures d’une 
époque de colonisation au cours de laquelle diverses résistances 
leur avaient été opposées par la royauté, l’aristocratie locale et 
les marabouts conquérants au service de l’Islam, etc...  

Mais vingt ans après le retour d’exil de Ahmadou Bamba, 
ayant alors relativement fait accepté leur autorité sur le pays, les 
colonisateurs devaient reconnaître le mal-fondé de leur jugement 
sur le vénéré Saint et tenter ainsi sa réhabilitation.  

En 1915, après deux années et demie de séjour dans le 
Baol où s’était retiré Ahmadou Bamba, le Résident de l’époque, 
qui fut très hostile envers le Marabout,  Antoine de Lasselves, 
devait dans un dernier rapport, sans doute le seul objectif depuis 
1895 sur le fondateur du mouridisme, s’adresser en ces termes 



Moustapha SAMB 
 

117 

 

aux instances supérieures de l’AOF : « Après deux ans 
d’observation et avant de quitter le commandement du cercle du 
Baol, j’ai l’honneur de vous exposer les remarques que j’ai pu 
faire sur Ahmadou Bamba et les mourides ». 

Dans sa remarquable étude sur Ahmadou Bamba et les 
mourides, M. l’officier interprète Marty lui prête dans sa jeu-
nesse les intentions de réunir entre ses mains la puissance tem-
porelle à la puissance spirituelle. Dans plusieurs de nos conver-
sations, j’ai parlé au Serigne des projets qui lui étaient attribués. 
Il s’en est défendu, m’a dit que ses rapports avec les chefs du 
pays avant notre arrivée avaient été les mêmes que ceux qu’il 
avait eus avec nous. 

Au début Alboury, le Bourba Djoloff, Lat-Dior le Damel, 
le Teigne Tanor s’étaient méfiés de lui, l’avaient surveillé et te-
nu à distance puis dès qu’ils l’avaient connu, avaient recomman-
dé qu’on le laisse en paix et qu’on lui laisse la tranquillité. Il 
aime à rappeler cela et il n’a pas manqué de le faire dans une 
lettre à M. le Lieutenant-Gouverneur du Sénégal par laquelle il 
le remerciait d’un cadeau de livres arabes. 

Nous ne pouvons affirmer, malgré ses dénégations, que 
dans  les débuts de sa carrière le Serigne, Ahmadou Bamba n’ait 
pas espéré se créer un royaume dans le Baol et le Cayor, mais 
nous sommes certains qu’actuellement il n’aspire qu’à la tran-
quillité, à la liberté de se livrer sans entraves à ses études théolo-
giques, juridiques et littéraires. Chacun s’accorde à reconnaître 
que pour un Noir il est remarquablement instruit en arabe 
(langue et littérature) et a des connaissances surprenantes sur les 
œuvres des auteurs arabes, pour un indigène du Sénégal qui 
n’est pour ainsi dire pas sorti de son pays. 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

118 

Les petites baraques en planches que contient en si grand 
nombre, la grande enceinte de tôle ondulée dont l’existence ef-
fraye pas mal de personnes qui y voient une puissante fortifica-
tion, ces petites baraques, dis-je, renferment surtout des livres. 
Une quarantaine de cases indigènes réunies dans une enceinte du 
village de Touba sont aussi pleines de livres arabes, renfermés 
dans des malles de toutes formes et de toutes dimensions ; des 
copistes maures sont toujours occupés à lui copier des manus-
crits en les enjolivant d’arabesques coloriés. 

Il partage son temps entre la lecture, l’enseignement qu’il 
donne le plus souvent en plein air, se servant du sol sablonneux 
comme d’un tableau sur lequel il trace avec son doigt de petits 
schémas destinés à appuyer des démonstrations et à aider la 
mémoire de ses auditeurs. Il fait de longues promenades dans les 
allées ménagées entre les tapades de tôles de l’entourage de son 
campement, se livrant à la méditation et cherchant surtout à se 
soustraire à la vue de ses fidèles et des nombreux quémandeurs 
qui l’assaillent. C’est surtout dans ce but qu’il a fait de si hermé-
tiques clôtures. 

Tout l’argent dont il peut disposer est employé en aumône, 
en cadeaux à ses cheikhs, à l’entretien de certains de ses parents 
et ses fidèles, en achats de  matériaux pour l’embellissement ou 
l’agrandissement de son campement, en achat de livres, de di-
vers objets tels que lits, lampes, malles, etc. 

Son influence sur les indigènes est considérable non seu-
lement sur ses adeptes qui le considèrent comme une incarnation 
de Dieu, mais aussi sur tous les autres musulmans qui le décla-
rent  un saint marabout, le plus pieux et le meilleur serviteur de 
Dieu, qui a obtenu des grâces spéciales ». 



Moustapha SAMB 
 

119 

 

Chaque fois que j’avais  à reprocher à des mourides et 
j’avais occasion d’en parler au Serigne je lui disais : « Je sais 
bien que tu n’es pour rien dans cette affaire que si les coupables 
avaient suivi tes conseils ils n’auraient pas fait cela, mais 
n’empêche que les gens qui ne sont pas au courant te rendent 
responsable de cela, si nous n’étions pas mieux renseignés au-
jourd’hui tu supporterais les conséquences des fautes de tes tali-
bés comme cela t’est malheureusement arrivé plusieurs fois . 

Ahmadou Bamba s’empressait de me montrer les instruc-
tions qu’il composait pour régler la conduite de ses talibés et je 
dois reconnaître que si ces derniers s’y étaient conformés nous 
n’aurions jamais eu aucune observation ni aucune poursuite à 
exercer. 

Cette manière de traiter le Serigne nous a pleinement réus-
si, elle lui a assuré sa tranquillité, ce dont il nous a été très re-
connaissant ; en ne le mêlant pas aux infractions dont se rendent 
coupables ses talibés nous nous trouvions être dans la vérité car 
il n’avait aucune responsabilité dans ces actes et le plus souvent 
c’est par nous qu’il les apprenait lorsque nous avions occasion 
de lui parler. 

En le traitant avec la déférence que l’on doit avoir à 
l’égard d’un homme âgé, instruit et bien supérieur comme mora-
lité à ses semblables et respecté par eux, qui a conscience de tout 
cela, nous avons rapidement acquis sa confiance et une influence 
indiscutable sur lui. 

Nous pouvons dire qu’Ahmadou Bamba n’est pas un ingrat 
car il a conservé une réelle reconnaissance à ceux qu’à tort ou à 
raison, il considère comme ayant agi pour le faire revenir du 
Gabon et de Mauritanie. 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

120 

Ahmadou Bamba vit dans son campement de Diourbel de 
la  façon que nous avons dite. Mon prédécesseur lui demanda 
lorsqu’il fut autorisé à s’établir sur le plateau de Diourbel de 
faire construire une maison en pierre pour bien marquer son con-
sentement de s’établir là définitivement, une belle maison fut 
construite comme par enchantement, mais elle est restée en de-
hors du campement du Serigne ; n’y habitent que des passagers, 
Ahmadou Bamba ne se trouve bien que dans ses baraques en 
planches. 

Au point de vue physique, Ahmadou Bamba paraît être un 
homme de 55 ans, sec, très bien portant, il paraît ne pas avoir 
une très bonne vue. Il est d’une sobriété remarquable ne prenant 
qu’une petite quantité de nourriture. Il fait usage de café et de 
thé, surtout de café. Un jour que nous l’avions fait venir pour 
converser avec lui, nous fîmes devant lui du café avec une cafe-
tière russe. Il fut émerveillé mais fit quelques difficultés pour 
accepter de goûter à l’infusion qu’il avait vu fabriquer devant 
lui.  

Finalement, il accepta une demi-tasse de café qu’il voulut 
boire sans sucre, le sucre que j’avais à ma disposition n’étant pas 
du sucre « talgi » à l’usage exclusif duquel il s’était astreint. Je 
lui fis cadeau de la cafetière qu’il accepta avec plaisir. Le sur-
lendemain je vis arriver son envoyé qui venait de sa part me 
rendre compte que la cafetière marchait très bien et que le café 
était excellent mais que le Serigne ne voulait pas accepter ce 
cadeau sans me donner quelque chose en échange et joignant le 
geste à la parole il posa sur ma table 60 francs en espèces, en 
pièces de 5 francs. 



Moustapha SAMB 
 

121 

 

J’eus toutes les peines du monde à faire reprendre cet ar-
gent et je dus envoyer un émissaire spécial pour faire com-
prendre au Serigne que je lui avais fait ce cadeau gratuit et le 
peu de valeur de cette cafetière ayant été déjà achetée depuis 
longtemps et valant à peine huit francs. 

À propos de cette tasse de café offerte au Serigne, je dois 
citer un détail qui montre qu’il a conscience de sa situation. 
Lorsqu’il eut fini de boire il me dit que cette tasse devait être 
conservée sans que personne n’y boive plus désormais. 

Sa puissance sur ses talibés est immense et nous avons 
aussi remarqué que les autres musulmans le considèrent comme 
un homme ayant reçu des grâces spéciales, en tous les cas 
comme un saint homme. 

Je viens de parler de toutes les personnalités mourides avec 
lesquelles j’ai été en contact. Je n’en vois aucune capable de 
prendre la suite d’Ahmadou Bamba s’il venait à disparaître. Au-
cune n’aurait son autorité, la grâce divine qu’on attribue à sa 
personne. Ils sont d’ailleurs tous jaloux les uns des autres et au-
cun ne consentirait à reconnaître la supériorité de l’un d’eux. 
Leurs rivalités pour obtenir une place de choix auprès du chef de la 
secte sont continuelles ; que serait la confrérie s’il disparaissait ?  

Ce serait probablement la dislocation du mouridisme 
d’Amadou Bamba et la formation de plusieurs églises avec un de 
ses frères ou de ses cheikhs à la tête de chacune. 

Nous regrettons vivement de n’avoir pas suffisamment de 
temps pour pénétrer à fond les secrets de cette organisation et de 
ne pouvoir en faire un exposé précis et complet ». 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

122 

1913 et 1915, était la période à laquelle Antoine de Lasselves 
était administrateur du cercle de Diourbel. Ce dernier qui fut à ses 
débuts très arrogant envers le cheikh,  finit par consigner, dans un 
de ses rapports au gouverneur de Saint-Louis, ce qui suit : 

« Ce Cheikh Bamba détient certes une puissance innée 
dont la raison ne parvient pas à saisir la source et expliquer la 
capacité de forcer la sympathie. La soumission des hommes en-
vers lui est extraordinaire, et leur amour pour lui les rend incon-
ditionnels. 

Il semble qu’il détienne une lumière prophétique et un se-
cret divin semblables à ce que nous lisons dans l’histoire des 
prophètes et de leurs peuples. Celui-là se distingue toutefois par 
une pureté de cœur, par une bonté, une grandeur d’âme et un 
amour du bien aussi bien pour l’ami que pour l’ennemi ; qualités 
pour lesquelles ses prédécesseurs l’auraient envié quelque 
grands que fussent leurs vertus, leur piété et leur prestige. Les 
plus injustes des hommes et les plus ignorants des réalités hu-
maines sont ceux qui avaient porté contre lui de fausses accusa-
tions, consistant à lui prêter l’ambition du pouvoir temporel. 

Je sais que les Prophètes et les Saints qui ont mené une 
guerre sainte, l’ont faite sans disposer de la moitié de la force 
dont dispose ce cheikh ». 

 

Le Témoignage de Paul Marty 
 

Dans son livre « La Religion musulmane au Sénégal » qui 
a relaté la vie et l’existence de tous les guides de confréries 
d’alors, il a réservé un chapitre volumineux à Cheikh Ahmadou 



Moustapha SAMB 
 

123 

 

Bamba, chapitre qu’il intitulé : « Les Mourides d’Ahmadou 
Bamba ». 

Pour Marty, même si Cheikh Ahmadou Bamba a des quali-
tés humaines intrinsèques, il reste un  illuminé qui a voulu révi-
ser l’Islam des blancs d’arabie.  

D’ailleurs, il n’est pas plus tendre avec les autres chefs re-
ligieux ni même avec les musulmans noirs en général. C’est en 
l’écoutant parler de l’Islam en milieu ouolof et des mourides en 
particulier que nous comprendrons mieux ses différentes atti-
tudes. Citons Marty : 

« Comme les castes inférieures de l’Inde qui s’islamisent 
aujourd’hui, les mourides ont été attirés par le prestige de 
l’Islam qui leur paraît les hausser dans le niveau social. Ils l’ont 
donc admis dans leur temple, mais la place d’honneur qu’ils lui 
donnent n’est pas la place principale. Ils n’ont gardé de l’Islam 
que le geste qui a plu. Il sied bien de faire salam. Tout le reste, le 
principal : doctrine, morale, pratiques cultuelles est inconnu, ou 
transformé par le contact des usages et croyances antiques. C’est 
donc en quelque sorte la réaction de l’âme ouolof sur l’Islam, la 
revanche de la coutume et des ancêtres sur la religion d’impor-
tation ».  

Poursuivons encore avec Marty : «  Quand l’esclavage a 
été supprimé, ils ont senti et apprécié le bienfait de la liberté. Il 
n’empêche que, quelques années plus tard, ils viennent eux-
mêmes se placer en servitude sous la férule d’un marabout ; et 
l’autorité reste désarmée devant cet esclavage d’un nouveau gé-
nie : volontaire et à forme religieuse »28. 

                                                
28. Marty (Paul) Les Mourides d’Ahmadou Bamba,  p. 119,120, 121. 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

124 

Voilà ce que Marty, un ignorant de l’Islam et du mouri-
disme, pensait des mourides et des musulmans en général. On 
sent dans cette diatribe la volonté diabolique qu’exprimait le 
colonialisme de détruire le mouridisme naissant car il était la 
seule force capable de barrer la route à l’évangélisation que le 
colonialiste entendait introduire dans le pays. Du reste observons 
les autres pays colonisés au XIXème siècle où un Ahmadou. 

Bamba n’est pas apparu  ou un Elhadji Malick Sy et dites 
la proportion des musulmans pratiquants, exceptés le Soudan, la 
Guinée Konakry, la Mauritanie où Cheikh Sidya Baba, Cheikh 
Sadibou Abi, Fanta Dialimadi, El Hadji Malick Sy et tant 
d’autres, plus l’influence de Bamba qui dépassait le Sénégal, ont 
dressé des obstacles sur la route du Christianisme !  

Partout où il n’y a pas eu de résistant, le message de 
l’Islam n’est pas passé29. Mais suivons toujours Marty : «  Enfin 
Ahmadou Bamba croit, vraisemblablement parce qu’il lui a été 
donné de croire, et parce que cette question de foi, naissant le 
plus souvent du sentiment personnel et de dispositions natu-
relles, échappe complètement à l’analyse et aux explications ».  

« Il est hors de doute enfin qu’Ahmadou Bamba est très 
charitable. Peut-être même, vu l’abondance de ses aumônes, 
pourrait-on dire qu’il est personnellement désintéressé, si on 
était assuré que ces libéralités ne sont pas faites à dessein, et 
pour attirer de plus forts cadeaux. Ce serait alors le fait d’un 
adroit politique et d’un habile marabout ». 

                                                
29. Wade (Madiké), Destinée du Mouridisme, juillet 1991, cote west informa-

tique Dakar, 194 pages, p.13. 



Moustapha SAMB 
 

125 

 

« Mais s’il est un croyant et un convaincu, si aujourd’hui il 
paraît se cantonner dans le domaine religieux et ne chercher 
d’autre gloire que celle d’un saint de l’Islam, il n’en a pas tou-
jours été ainsi. Il fut un temps favorable après 1886, où la dispa-
rition des chefs politiques du Sénégal d’antan (Damel, Bour, 
Bourba, Tègne) laissait la place libre à des hommes nouveaux, 
où le prestige des royautés et aristocraties locales qui succom-
baient sous les coups de la puissance française était éclipsé par 
la force d’un Islam croissant, par la vertu et la sainteté des mara-
bouts ses représentants, Ahmadou Bamba a cru, ce jour-là et (il 
est resté longtemps persuadé), qu’il était appelé à restaurer à son 
profit l’autorité locale. Il a groupé autour de lui des familles de 
Lat-Dior, Samba Laobé, Al Bouri, Maba et les a unies à la 
sienne et à celles de ses disciples par maintes alliances. Tous les 
 condottieri de l’ancien régime, tous les débris des cours des 
chefs ont accouru à lui et ne vivent encore aujourd’hui que de 
ses subsides.  

Mais Ahmadou Bamba (malheureusement pour lui) est ar-
rivé trop tard, il s’est constamment heurté à l’expansion fran-
çaise alors en pleine vigueur. Le rôle des Hadj Omar, des Maba, 
des Amadou Cheikhou, des Mamadou Lamine, des Samory, en-
core possible jusqu’en 1890, ne l’est plus depuis cette époque, et 
il a bien fallu et non sans peine que Serigne Bamba s’en rendit 
compte. On peut donc conclure qu’aujourd’hui Ahmadou Bamba 
est définitivement confiné dans son rôle de chef de confrérie 
islamique et de propagateur et réformateur de la foi »30. 

                                                
30. Marty (Paul), Les Mourides d’Ahmadou  Bamba, p. 12 et 13. 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

126 

Comme nous pouvons le constater, Marty était manifeste-
ment victime de la méconnaissance totale d’Ahmadou Bamba. 
Quand il confond Ahmadou Bamba à quelqu’un qui cherchait le 
pouvoir après 1886, il était dans une erreur lamentable. Marty 
n’avait pas approfondi ses recherches sur Ahmadou Bamba car 
s’il avait entendu la conversation de Bamba et Lat-Dior la veille 
ou l’avant-veille de Dekkhelé, s’il savait que Khadimou Rassul 
(Bamba) avait obligé son père Mor Anta Saly de quitter la Cour 
du Damel et l’explication qu’il lui avait donnée du métier de 
Cadi d’un roi, Marty aurait certainement changé d’analyse. Ah-
madou Bamba  avait rejeté l’offre faite par les notables pour 
remplacer son père auprès de Lat-Dior (roi du Cayor) comme 
ministre et conseiller juridique. On n’ambitionne pas de prendre 
la place de quelqu’un dont on réprouve complètement le statut ; 
Ahmadou Bamba fustigeait les rois et la royauté. Pour lui, il n’y 
a que Dieu qui peut se prétendre Roi.  

Du reste d’ailleurs, c’est aberrant de dire qu’après 1886, il 
y avait des Sénégalais encore qui voulaient devenir les rempla-
çants des Bours et Damels. Au contraire le Colonialisme avait 
maté tout le monde et personne n’osait plus lever la tête.  

C’est d’ailleurs pourquoi Bamba est particulier car il fallait 
beaucoup de courage, d’audace pour oser résister après 1886. 
Que des familles de Lat-Dior, Maba, Samba Laobé soient ve-
nues à lui n’est pas un fait du hasard. C’est d’ailleurs pour sa 
mysticité puisque ces derniers sont venus à lui pour se réfugier 
contre la répression sauvage qui a suivi Dékhelé et lui les a pro-
tégés sans aucune autre arme que son chapelet.  

En effet, aucun de ceux qui se sont réfugiés sous son 
nombre n’a pu être inquiété. Que Marty veuille faire que ceux-là 



Moustapha SAMB 
 

127 

 

allaient trouver en Bamba quelqu’un qui allait les aider à recon-
quérir leurs royaumes, nous parait bizarre. Nous affirmons que 
Khadim (autre nom d’Ahmadou Bamba) a transformé tous ses 
protégés en véritables talibés, c’est à dire en soldats de la foi.31 

 

Les Intellectuels africains témoignent 
 

Ce sont pour l’essentiel des jugements posthumes proférés 
sur Ahmadou Bamba. Ainsi, à l’occasion de la célébration du 
50ème anniversaire de la mort de Cheikh Ahmadou Bamba le 15 
juillet 1977, le Président Léopold Sédar Senghor avait fait une 
communication dont nous publions une partie. 

« Ahmadou Bamba se sentait investi d’une mission divine, 
puisqu’il était profondément mystique. Cette mission, c’était de 
faire de ses compatriotes, par la douceur, la persuasion et 
l’exemple, les meilleurs musulmans du monde. À la forme guer-
rière du combat pour la foi, il substituait la guerre sainte de 
l’âme, qu’il considérait comme le suprême combat. Cette mis-
sion, enfin, il l’acceptait comme une faveur de Dieu.  

C’est dire qu’il avait le sentiment de posséder la grâce effi-
ciente, la vertu charismatique de la Baraka.  Ce que l’on appelle, 
aujourd’hui, la confrérie, née d’elle-même et par la seule vertu et 
le seul exemple de Cheikh Bamba, est une belle consécration de 
l’œuvre spirituelle de celui qui préféra la prison et l’exil à la 
soumission, puisant sa foi dans l’exemple du Prophète le modèle 
parfait. 

                                                
31. Wade (Madiké), Destinée du Mouridisme op. cit., page 15. 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

128 

À la suprême abnégation de l’ascète isolé, socialement inu-
tile, Ahmadou Bamba a donc préféré une vie active de dévoue-
ment au sein de son peuple. Pour le guide des mourides, il vaut 
mieux se mêler aux hommes pour faire le bien, en étant ainsi 
agréable à Dieu, que de se retirer du monde pour ne penser qu’à 
son propre salut ». 

Monsieur MBaye Guèye, professeur à la Faculté des 
Lettres de l’Université Cheikh Anta Diop de Dakar (département 
histoire) professe à son tour ces mots sur le fondateur du mouri-
disme : 

« Cheikh Ahmadou Bamba est, assurément, un chef reli-
gieux, un Maître. Il se soucie d’enseigner, mieux d’éduquer ses 
disciples et son peuple en mettant à la portée de ces derniers la 
substance souvent édulcorée des textes qu’il a glanés de-ci de-là. 
Il n’est pas de la race de ces mystiques absorbés dans la contem-
plation. Assurément, il a conscience d’être serviteur de Dieu. Il 
l’adore dans la limite de ses moyens. Mais il a parfaitement 
compris l’injonction du Coran : demander le bonheur ici-bas et 
dans l’au-delà. En d’autres termes, il sait de science certaine que 
nous ne devons pas passer notre temps en prières sans agir pour 
notre développement ici-bas. Le Soufisme, selon lui, c’est 
s’attacher au coran puis à la sunna. Un soufi, précise-t-il, doit 
être un  savant agissant. Il exclut la vaine contemplation des 
maîtres plus ou moins sincères. 

Profondément altruiste, il répugne à vivre isolé, en ascète. 
Il a cœur d’entraîner dans son propre bonheur ses concitoyens, 
ses frères en Dieu. Ô mon  Dieu, s’écrit-il, par le prophète, illu-
mine mon cœur, et fais que par moi mon peuple soit heureux ». 



Moustapha SAMB 
 

129 

 

Le Professeur Amar Samb s’interroge sur l’œuvre littéraire 
de Cheikh Ahmadou Bamba : « Tout homme, ami ou ennemi, 
qui parle de Cheikh Ahmadou Bamba, emploie pour le qualifier 
un superlatif particulièrement laudatif : à savoir le Sénégalais le 
plus célèbre de son temps, un très grand homme de Dieu, le plus 
grand mystique de son époque, autrement dit le pôle, le chef re-
ligieux le plus original, le plus illustre poète sacré musulman, 
l’écrivain le plus fécond de la littérature arabo-islamique du Sé-
négal, le marabout qui a le plus marqué son siècle par son 
œuvre, sa pensée et sa conduite. Le fondateur du mouridisme a 
semblé avoir passé toute sa vie à écrire ». 

Cinquante-trois poètes mauritaniens, par exemple, tous des 
contemporains du grand mystique l’ont chanté, sur tous les tons, 
dans des odes réunis et imprimés en un volumineux ouvrage par 
les soins de son fils Cheikh Abdoul Ahad MBacké. 

La production écrite de Cheikh Ahmadou Bamba laisse 
dégager trois tendances littéraires distinctes : 

• La première revêt les caractères de la littérature 
arabo-islamique, 
• La seconde plonge dans le courant mystique, 
• La troisième révèle un poète d’une originalité in-

discutable. 
Si des disciples mourides  s’évanouissent, tombent en syn-

cope sous l’effet de l’extase ou de la mélopée, qui peut s’en 
étonner puisque le trône même de Dieu est plongé dans un état 
d’euphorie, comme Cheikh Ahmadou Bamba l’a proclamé dans 
ce vers : 

« Quand j’écris, le trône de l’Eternel vibre d’allégresse et les 
Anges des Cieux connaissent des instants d’exaltation divine ». 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

130 

Par ailleurs, il a affirmé que sous l’effet de la musicalité  
de ses vers, les femmes du paradis chantent ses refrains. 

En définitive, l’œuvre littéraire de Cheikh Ahmadou Bam-
ba est si étendue qu’elle ne se laisse pas réduire en une commu-
nication. C’est un océan dont on ne saurait empêcher, par les 
bras tendus, le déferlement des vagues. Personne n’en connaît 
les limites. Tout un demi-siècle nous sépare exactement de la 
date où le grand saint s’est éteint à Diourbel et son œuvre écrite 
défie encore toute évaluation. 

Son œuvre littéraire est à la fois immémoriale et neuve. 
Immémoriale parce que débutant dans l’orthodoxie  la plus pure 
et dans la mystique musulmane la plus classique. Neuve parce 
qu’exprimant tous les sentiments personnels qu’un opprimé dans 
son pays et dans l’exil peut rendre autour d’une foi érigée en 
absolu, d’une vérité aimantant toute sa volonté, d’une vision 
prodigieuse et audacieuse constamment centrée sur l’Etre trans-
cendantal, Dieu et autour de la passion sans limites de servir une 
créature exceptionnelle, Muhammad (PSL). Sa grandeur est 
donc d’avoir réussi la synthèse d’un immense héritage arabo-
islamique (orthodoxie et mysticisme) et une expérience de faits 
personnellement vécus. 

Son mérite, c’est d’être l’un des plus grands témoins de 
son temps, une des gloires de la nation sénégalaise, un des titres 
d’orgueil les plus légitimes de la race noire et une des fiertés les 
plus justes de l’Islam. 

Cheikh Ahmadou Bamba peut être considéré, à travers son 
œuvre littéraire, comme un pédagogue achevé parce qu’inspiré 
dans l’art d’enseigner sa religion, comme un éducateur expéri-
menté, comme un mystique hors-mesure, comme un poète vi-



Moustapha SAMB 
 

131 

 

sionnaire qui a su, dans la forge de la maîtrise de la langue 
arabe, transmuer le plomb de ses épreuves d’exilé en un or d’une 
pureté inégalée et comme un grand écrivain qui a, enfin, su nous 
entraîner, avec une part de faits vécus, au-delà du monde où 
nous vivons, vers un univers idéal où une musique transporte 
d’extase et où une lumière rayonne, éclaire et purifie tout ce 
qu’elle touche par sa grâce . 

Cheikh Tidiane Sy, quant à lui, a abordé la problématique 
du travail dans la pensée de Cheikh Ahmadou Bamba32 : 

Les changements internes qui sont intervenus au début du 
XIXème siècle dans la société wolof, confrontée au choc colonial 
et, singulièrement le fait que ce furent les couches qui avaient 
connu l’expérience de l’oppression sociale (esclaves, hommes de 
castes, paysans, etc.) qui répondirent d’abord à l’appel de 
Cheikh Bamba, tout ceci avait créé les conditions sociocultu-
relles de la naissance du mouridisme.  

Opération consciente ou inconsciente de protestation à 
l’intérieur de la structure sociopolitique wolof, ou à l’extérieur 
c’est à dire vis-à-vis de l’appareil colonial, l’appel de Cheikh 
Bamba s’inspirait de l’idéal d’égalitarisme et d’humanisme que 
véhicule l’Islam. Cet appel ne pouvait donc manquer de susciter 
une effervescence évidente dans les royaumes du Baol et du 
Jolof. C’est que le message du Cheikh se présentait comme une 
attitude de réponse totale à l’état de déculturation engendré par 
le fait colonial, mais également à l’état d’asservissement des 
couches laborieuses entretenu par les féodalités de l’époque. 

                                                
32.  Sy (Cheikh Tidiane), La confrérie sénégalaise des mourides, Dakar, Pré-

sence Africaine, 1969, p. 35.  



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

132 

Par son message donc, le Cheikh avait une perspective ra-
dicalement critique de l’ordre existant, ce qui a fait dire qu’il 
nourrissait des ambitions politiques, ce qui devait causer ses dé-
mêlés avec le pouvoir colonial. 

Héritier d’une tradition de mysticisme, Cheikh Ahmadou 
Bamba est en présence d’une société désagrégée par le choc co-
lonial mais où les traits culturels profondément négro-africains 
continuent de persister. Il récupère donc le terme du travail 
comme une valorisation de l’activité humaine et en fait une 
épreuve de la foi. Ce faisant, il reste fidèle à l’Islam mais surtout 
aux valeurs de civilisation du monde négro-africain. Il lance 
alors l’idée que l’homme est le vicaire de Dieu sur terre et que le 
travail fait partie de la prière (liguèye ci top yalla la bok).  

Ce thème du travail, valeur morale et religieuse,  est deve-
nu certainement l’un des principes les plus fascinants du mouri-
disme contemporain.  Étendue au champ spirituel, cette notion 
du travail rédempteur a été profondément incarnée par les Baye 
Fall, au point qu’ils diront (je travaille donc je prie). C’est que 
l’homme est ouvrier de Dieu sur terre, et il doit le salut de son 
âme non seulement à une vie faite de prières mais également 
faite d’actes, d’épreuves. Il faut que la foi de l’homme soit attes-
tée par une pratique de l’effort et du travail. 

A partir de là, on peut dire que le travail peut avoir une va-
leur cultuelle s’il est bien fait et exercé selon les normes de 
l’Islam, mais il ne faut surtout pas croire qu’il peut se substituer 
à la prière comme certains auteurs le laissent penser. 

Notre compatriote Cheikh Hamidou Kane a bien rendu ce 
lien entre le  travail et la vie chez les musulmans. Il écrit no-
tamment : 



Moustapha SAMB 
 

133 

 

« Le travail se justifie de Dieu dans la mesure stricte où la 
vie qu’il conserve se justifie de Dieu. Si un homme croit en 
Dieu, le temps qu’il prend à sa prière pour travailler est encore 
prière, c’est même une très belle prière »33. 

Ainsi donc avec la conception mouride du travail, Dieu 
n’est plus hors du monde car ce serait avoir une fausse image de 
l’Islam que de vouloir déloger Dieu du monde ci-bas. En effet, 
Dieu est partout avec nous, aussi bien dans le domaine intime de 
la prière que dans celui public de l’activité humaine.   

C’est au fond cette conception que vivent intensément les 
Baye Fall qui ont transformé les vertus guerrières tieddos en 
principes d’organisation et en mystique du travail, mettant ainsi 
ces qualités au service du développement et l’expansion de leur 
confrérie.  

Les Français, eux, l’avaient bien compris puisqu’ils n’ont 
pas manqué de s’appuyer sur ces valeurs pour intensifier la cul-
ture arachidière dans les zones mourides à tel point qu’il est de-
venu difficile de dire, aujourd’hui si c’est le mouridisme qui 
s’est  (« arachidisé » ) ou si c’est l’arachide qui s’est  (« mouri-
disé » ). En tout cas, la corrélation entre arachide et mouridisme 
est un phénomène marquant de l’économie sénégalaise. 

C’est autour du travail, plus exactement de la solidarité  
qu’il a su créer que la cohésion sociale se réalise et se perpétue 
chez les mourides. C’est que le message de Cheikh Ahmadou 
Bamba est également resté profondément enraciné dans le subs-
trat négro-africain qui exalte le travail. C’est la raison pour la-

                                                
33. Kane (Cheikh Amidou),  L’Aventure ambiguë, Paris, Présence Africaine, 

1961, p.104. 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

134 

quelle le mouridime nous apparaît, une fois de plus, comme une 
œuvre de restructuration globale du monde wolof même si, il 
dépasse dans sa philosophie de base et dans ses principes tout 
cadre ethnique ou socioculturel. Le mouridisme est un appel sur 
le chemin qui mène vers Dieu, le Créateur. Ce, sans aucune con-
sidération raciale ou ethnique. 

Mais il n’y a pas que l’ardeur au travail chez les mourides, 
il y a aussi les formes de travail collectives qui maintiennent le 
caractère communautaire de la formation sociale mouride. La 
structure du daara34, ce lieu d’initiation et de formation qui allie, 
au plan opérationnel, le travail intellectuel et le travail manuel, 
permet de pénétrer la dimension du travail chez les adeptes mou-
rides. 

Cheikh Tidiane Sy, après avoir analysé la structure du daa-
ra mouride, a montré que ce type d’organisation reprend les 
fonctions jadis dévolues aux structures de travail collectives de 
la société traditionnelle négro-africaine, qu’il en prolonge le 
modèle socio-pédagogique où l’éducation vise à intégrer l’indi-
vidu à son groupe, à accorder une prééminence aux formes de 
vie en commun. C’est qu’ici toute vie d’adepte commence par 
l’épreuve-travail. Conçu sur la base de la classe d’âge, le daara 
répond à deux objectifs : acquérir le savoir, s’éprouver physi-
quement.  

Lieu de formation humaine et religieuse, le daara constitue, 
de nos jours, l’élément-pivot de l’organisation mouride. Sa force 
réside dans sa cohésion et dans son efficacité. C’est ce que con-
firme Pélissier lorsqu’il dit : 

                                                
34. École coranique, lieu de formation et d’initiation des disciples mourides. 



Moustapha SAMB 
 

135 

 

« Le travail dans le daara prend une exceptionnelle effica-
cité si l’on souligne qu’il est dans toute la mesure du possible 
communautaire. C’est alors seulement qu’il atteint sa pleine si-
gnification et porte au plan spirituel tous ses fruits. »35. 

Ainsi donc si le travail constitue un élément essentiel de 
l’éthique mouride, c’est la structure de travail collective, le daa-
ra, qui assure une certaine régulation sociale au sein de la con-
frérie. Ceci est souvent vrai pour ce qui est de la vie  dans les 
zones rurales où les mourides ont même développé  des formes 
d’échange de travail entre gens de même village, voire de vil-
lages différents. En somme on peut dire que les mourides sont 
restés dans une négritude dynamique, et ils ont incorporé dans le 
nouveau cadre islamique tous les traits du moi négro-africain.  

En 1977, le ministre de la culture du Sénégal avait à son 
tour fait un discours sur le Marabout : « Le climat de suspicion 
jadis entretenu autour du Serigne par le colonisateur, son bannis-
sement, ses deux exils successifs, son assignation à résidence à 
Diourbel, et maintes avanies supportées avec une sereine dignité, 
sont autant de repères qui jalonnent l’élaboration et l’évolution 
de la pensée du Saint de Touba. 

Si Cheikh Ahmadou Bamba fut victime de telles persécu-
tions, c’est qu’il avait senti, avec une conscience ardente, 
l’exigence spirituelle de sa mission de propagateur de l’Islam et 
la place qu’il occupait dans le cœur des hommes. 

Son existence, loin d’être contemplative, comme aurait pu 
l’être celle d’un mystique, d’un homme de Dieu, ou d’un homme 
de religion, fut partagée entre la méditation, les pratiques dévo-

                                                
35. Pélissier (Paul), Les paysans du Sénégal,  Fabregue, 1966, 324 p. 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

136 

tionnelles, l’action sociale en direction des masses, et, particuliè-
rement de la jeunesse ». 

L’étude approfondie de l’œuvre écrite, en arabe, par le 
fondateur du mouridisme sénégalais, nous offre d’immenses 
perspectives de recherches et de réflexions. 

L’œuvre de Cheikh Ahmadou Bamba révèle que le fonda-
teur du mouridisme est le meilleur exemple de la métamorphose 
de la mystique spéculative de ceux qui tentent, sur terre, d’imiter 
le Prophète en communiant avec Dieu pour le salut de leur 
peuple. 

De ce point de vue, l’œuvre de Cheikh Ahmadou Bamba 
constitue, à la fois, une épreuve et une preuve qui montrent 
l’importance sociale du mysticisme confrérique, ainsi que le 
rapport entre la foi et la culture spécifique d’un peuple. 

La mystique musulmane, ramenée à l’imitation du pro-
phète et maintenue dans les strictes limites de l’orthodoxie sun-
nite, devant l’obligation de défendre et d’étendre le domaine 
spirituel et temporel de l’Islam, conduisait ainsi à l’action so-
ciale menée au sein de la communauté mouride attachée solidai-
rement aux valeurs de la civilisation noire, à la rencontre de la 
culture arabo-islamique. Cette convergence spirituelle, incarnée 
au Sénégal par Cheikh Ahmadou Bamba, est capitale, parce que 
le soufisme, devenu populaire au sein des confréries de masse, 
tiendra, ici, le plus grand compte de cette véritable mystique de 
l’enracinement, dans la communauté culturelle et sociale. 

C’est là que nous trouvons l’explication première de la 
propagation de l’Islam en Afrique subsaharienne et, en particu-
lier, de la vie et de l’œuvre de Cheikh Ahmadou Bamba. 



Moustapha SAMB 
 

137 

 

En effet, la doctrine religieuse du Saint de Touba procède 
d’une synthèse d’un long cheminement de la pensée islamique, 
qui remonte le cours de l’histoire. Seulement, le fondateur du 
mouridisme a une valeur singulière, qui lui est propre.  

D’abord, il n’a jamais quitté la terre africaine,  où il reçut 
sa formation de maîtres issus de cette même Afrique et placés, 
comme lui, au cœur du grand courant mystique qui agita l’Islam 
depuis plus de huit siècles.  

Ensuite, Cheikh Ahmadou Bamba a su, à son tour, dans sa 
sphère d’influence, se montrer comme un savant, un saint, un 
gardien des valeurs et un guide qui a su vivre et illustrer, avec un 
patriotisme héroïque, les réalités de son époque et de sa commu-
nauté socioculturelle. 

Indubitablement mystique, Cheikh Ahmadou Bamba ne 
s’écartera cependant jamais de l’orthodoxie, et il avait ainsi reje-
té, en particulier, toute tentative d’union entre la créature et son 
créateur, qui reste pour lui transcendant et inaccessible. 

Ce qui fut maintenu, chez Ahmadou Bamba, ce fut seule-
ment un principe d’accord avec la théorie générale du soufisme : 
vivre intensément la parole de Dieu, aimer avec ferveur cette  
parole, et,  dans l’action quotidienne, se conformer à l’exemple 
du prophète, c’est à dire à la sunna. 

Il ne s’agissait pas essentiellement de mettre l’accent sur des 
positions mystiques, pour la plupart caractéristiques d’un renonce-
ment aux choses de ce monde. Car  Ahmadou Bamba avait accepté 
d’assumer, pleinement, le rôle social qui lui incombait, en sa qualité 
de guide spirituel d’une communauté qui s’offrait à le suivre et dont 
il était devenu le bouclier irréductible. 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

138 

 

 



Moustapha SAMB 
 

139 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
CHAPITRE III 

 
DANS L’UNIVERS DU MOURIDISME :  

PORTRAIT, ANALYSES ET DÉCOUVERTES  
DU SAINT HOMME 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

140 

 
 

 



Moustapha SAMB 
 

141 

 

 
 

Le Carnet de voyage d’un contemporain 
 

Un voyageur infatigable, un savant d’origine médinoise 
qui parcourait les pays à dominance musulmane, Cheikh Abdou-
lah Al Madani, est aussi contemporain de Cheikh Ahmadou 
Bamba. Ses interlocuteurs dans ses périples étaient les juriscon-
sultes et les spécialistes de théologie musulmane pour appréhen-
der l’état et l’accueil de l’Islam partout où il s’était implanté 
après bien des heurts et des balbutiements. 

Ses investigations le conduisirent en Mauritanie où il ren-
contra de nombreux savants et hommes de lettres admirateurs de 
Cheikh Ahmadou Bamba. Les récits qu’il obtint l’attirèrent au 
point qu’il débarqua d’abord à Saint-Louis puis à Dakar où il 
entra en contact avec des proches et des disciples du Cheikh. Sur 
son chemin du retour, au Caire il rencontra chez un éditeur 
quelques œuvres de Cheikh Ahmadou Bamba destinées à 
l’édition. 

Le Cheikh était au Gabon lors de son séjour au Sénégal. Il 
offrit ses notes de voyage en guise de préface d’un recueil de 
deux poèmes : « Les dons du très saint » et « Celui qui illumine 
le cœur ». 

Le carnet de voyage de Cheikh Abdoulah recèle l’histoire 
coloniale et post-coloniale du Sénégal. 

Quand Cheikh Abdoulah avait projeté ses périples dans les 
pays de l’Islam, il n’avait guère l’intention de fréquenter les 
cours royales ; les sultans ou leur entourage, au contraire, son 
dessein était de visiter les cours de jurisconsultes, d’érudits et 

 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

142 

des tombeaux de saints disparus, pour s’attirer les averses de 
bénédictions auprès d’eux. Aussi, avait-il l’ambition de con-
naître le sort de l’Islam dans ces pays.  

À tout moment, il interrogeait les gens rencontrés sur son 
chemin, sur la vie des hommes pieux et des érudits de leur loca-
lité. Il était autant soucieux de l’état de  l’Islam et  du sort réser-
vé aux apôtres de l’Islam dans son enquête. Celle-ci l’amena à 
pénétrer le désert mauritanien à l’accès difficile. Il y connut de 
dures épreuves pendant la traversée avant de retrouver ses 
forces. Il y avait dans le campement maure où on avait offert 
l’hospitalité à l’Est de la Mauritanie, de nombreux hommes de 
piété, d’érudits ou de lettrés. 

Un nom revenait souvent dans leurs causeries. On louait la 
vertu de l’homme en question, on disait toute sorte de bien à son 
égard. On aurait pu dire que la bonté pieuse de cet homme ali-
mentait la muse des poètes maures.  

Certains lui attribuent même une sainteté extraordinaire. 
Rarement, il fut introduit dans un campement maure sans trouver 
les gens entrain de deviser sur cet homme de piété dont la re-
nommée fait couler beaucoup de salive. Les cœurs étaient émus 
et pleins de tendresse pour lui lors des causeries. Il demandait 
alors aux maures de lui dire qui était cet homme dont le nom 
revenait dans tous les palabres et obtint cette réponse : (cet 
homme est extraordinaire ; il habite le pays des noirs ; le pays de 
nos voisins immédiats).  

Leur territoire est  sous domination française. Cet homme 
extraordinaire dont nous parlons est actuellement prisonnier, 
entre les mains des colons français. Ils l’ont exilé loin de son 
pays, de sa famille, de ses intimes et de ses disciples. Or son 



Moustapha SAMB 
 

143 

 

idéal personnel et sa conduite même, n’ont rien à voir avec la 
présence des français. 

Comme son intention était de connaître comment le mes-
sage de l’Islam était accueilli et quel était le traitement réservé 
aux serviteurs de la cause islamique dans ces pays, il a décidé de 
se rendre au pays du saint-homme qu’il avait entendu parler dans 
les causeries. Son pays s’appelle le Sénégal. À l’intérieur, il a 
visité en premier lieu Saint-Louis, la capitale de la colonie du 
Sénégal. 

À Saint-Louis, il a été témoin de l’honneur réservé à 
l’Islam et à ceux qui œuvrent pour son essor : les jurisconsultes 
y sont aussi honorés. Pareille chose n’avait jamais effleuré sa 
conscience.  

Là-bas, la surprise et l’ébahissement s’étaient emparés de 
sa personne. Il avait vu de somptueuses mosquées érigées de 
part et d’autre pour les prières. Rares étaient les coins de cette 
ville qu’il avait parcourues sans trouver une mosquée dans la-
quelle les fidèles pouvaient accomplir les cinq prières de la jour-
née. Partout dans cette ville, de splendides mosquées étaient 
construites pour célébrer l’office de la prière. Il en était ainsi à 
Dakar aussi, une autre ville du pays qu’il avait visitée.  

Comblé de joie, il louait Dieu pour avoir rendu possible 
l’expansion de l’Islam, mieux, son implantation sur une terre où 
le sabre ne l’avait pas servi. Gloire à Dieu qui a fait triompher 
l’Islam dans cette partie du monde! 

À Saint-Louis, il avait rencontré de nombreux compa-
gnons, disciples et proches du saint homme dont on lui avait tant 
parlé en Mauritanie. Il y avait vu certains de ses écrits : des 
œuvres poétiques, des maximes, des conseils et des réponses 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

144 

destinées à quelques disciples. Il avait interrogé les gens sur la 
vie, les activités, l’origine, les théologiens et maîtres spirituels 
qui l’avaient initié à la mystique (le Tassawuf). 

Il avait demandé aussi aux gens les causes de son exil :  Pour-
quoi les colons l’ont-ils exilé ? Pourtant tous ceux qu’il a rencontrés 
avaient parlé unanimement de sa bonté pieuse (warra), de sa vertu et 
de son détachement du monde. Au surplus, il fuyait les contacts  
avec les tenants du pouvoir temporel pour mieux se consacrer au 
culte de Dieu exclusivement.  

Et, malgré toutes ces versions favorables, pourquoi les co-
lons français lui en voulaient tant ? 

Ces interrogations le tiraillaient, il continuait à se dire : un 
homme humble comme lui, respectueux des injonctions divines, 
très détaché du monde à l’instar des anciens mystiques ; quels 
doivent être les mobiles de son exil ? Cet homme dont la vie et 
l’œuvre bénéficient de l’agrément de Dieu et des âmes pieuses, 
pourquoi les français l’ont-ils capturé ? 

Cheikh Amadou Bamba aussi avait adhéré à la confrérie 
qadria tout comme ses parents, il avait fait usage du wird36 
qadria, dans sa quête spirituelle. Des intimes de Cheikh Sidi 
Mokhtar lui avaient transmis le Wird qu’eux-mêmes avaient 
reçu des mains du maître : Cheikh Sidi Mokhtar Al Kunti. Que 
Dieu lui accorde son agrément. Il disparut en 1288 année de 
l’hégire, à l’âge de 88 ans. Il ne faut pas confondre Cheikh Sidi 
Moctar l’ancêtre, de son petit-fils Cheikh Sidi Baba le contem-
porain et l’admirateur de Cheikh Ahmadou Bamba. 

                                                
36.  Carte d’identité spirituelle d’une confrérie. 



Moustapha SAMB 
 

145 

 

Cheikh Sidi Moctar Al Kunti était le maître par excellence 
dans le domaine de l’initiation à la voie mystique entre la fin du 
12ème et le début du 13ème siècle suivant le calendrier musulman. 

Cheikh Ahmadou Bamba avait donc rencontré des proches 
et intimes de Cheikh Sidi Moctar et renouvelé auprès d’eux 
l’initiation. Il prît le wird de leurs mains une seconde fois ; et tire 
profit de leur rencontre en s’inspirant de leur conduite exem-
plaire ; il avait aussi obtenu d’eux l’autorisation d’initier ses dis-
ciples à l’aide de ce « wird » pour leur faire subir une ascension ; 
une étape importante dans l’élévation spirituelle.  

Par la suite, il avait fait usage des « wirds » Tidjane et 
Chassali. Il obtint ces wirds des mains de leurs authentiques dé-
positaires et reçut l’autorisation d’initier ses disciples avec ses 
« wirds ». Ici aussi, la chaîne de transmission ne souffrait 
d’aucun doute. Elle remontait jusqu’aux fondateurs des 
« wirds »   Tidjanes et Chassali.  

Ainsi Cheikh Ahmadou Bamba rénova la voie mystique 
dans son pays après avoir fait usage de tous ces « wirds ». Les 
foules commencèrent à déferler dans sa cour comme des vagues. 
Certains visiteurs venaient uniquement à cause de l’argent qu’il 
distribuait aux gens. Or cet argent, aux yeux du vénéré homme, 
ne valait même pas une motte de terre.  

D’autres visiteurs, par contre, venaient pour s’instruire ; 
soigner leurs âmes ou s’attirer la baraka auprès du saint homme. 
Émerveillés, attirés par la lumière divine, les gens venaient de 
tous les sens. Les convois affluaient vers sa demeure. On lui ap-
portait toutes sortes de dons. Les gens se précipitaient, se bous-
culaient pour le voir, car ils avaient vu les premiers disciples 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

146 

qu’il initia accéder à l’élévation et à la sainteté spirituelle dont 
ils aspiraient.  

Les premiers disciples à adhérer à  sa confrérie étaient de-
venus des « aarifun billah » qui avaient des connaissances gnos-
tiques (ceux qui sont constants et sincères dans la pratique de 
leur foi jusqu’à en arriver à une dimension ésotérique).  Les dons 
lui parvenaient des différents coins du pays. Mais ces dons, si 
nombreux furent-ils, il ne les conservait jamais. Aussitôt entré 
en sa possession, il les redistribuait aux premiers venus ; sans 
distinction ; le bénéficiaire pouvait être un parent, un étranger, 
un disciple, un Noir ou Blanc d’origine mauritanienne. Les seuls 
dons qu’il conservait étaient ce qu’il pouvait utiliser dans ses 
compositions littéraires : l’encre, le papier et les exemplaires de 
coran écrits à la main.  

Malgré la ruée des foules vers sa cour et les divers présents 
qu’elles lui apportaient, il ne cessait de prendre un peu de dis-
tance vis-à-vis des gens. Il fuyait les foules et se retirait pour se 
consacrer amplement à Dieu. De nombreuses fois, il avait démé-
nagé et construit ses concessions loin des agglomérations.  

Malgré sa retenue, sa concession était le lieu de rassem-
blement, le réceptacle des foules. Dès fois même, on voyait cer-
tains visiteurs élire domicile auprès de Cheikh Ahmadou Bam-
ba.   

Tel était le tournant le plus célèbre de sa vie. Nuit et jour, 
il se consacrait à la composition de poèmes ; dont des louanges 
au prophète Muhammad (PSL), en guise d’actions de grâce, la 
lecture du Saint Coran et le Zikr. Durant les rares moments où 
les foules remplissaient toute la cour ; il sortait alors pour exhor-
ter les gens dans la foi et la piété, et les invitait à se confondre 



Moustapha SAMB 
 

147 

 

aux préceptes de l’Islam enseignés par le prophète (PSL). Ainsi 
vécut Ahmadou Bamba, dont l’âge à l’époque, se situait entre 
trente et quarante ans entre la fin du treizième et le début du qua-
torzième siècle musulman. 

En 1313 de l’an musulman, survint la douloureuse épreuve. 
Les colons français décidèrent de l’envoyer en exil. Au-delà de 
l’exil forcé, la volonté de Dieu était plus déterminante parmi les 
éventuelles causes lointaines. Le décret divin est toujours im-
muable. Nul ne peut l’anéantir ou empêcher son application. Les 
complaintes et les échappatoires ne réussiront jamais à l’annihiler. 

Selon les versions rapportées par les Maures et ses plus 
proches disciples que Cheikh Abdullah Al Madani a rencontrés, 
mise à part la volonté divine, les causes de sa déportation étaient 
liées au contexte historique du Sénégal. Dans ce pays cohabitaient 
deux groupes sociaux qui ne partageaient pas les mêmes idéaux sur 
le plan politique et religieux.  

D’une part, il y avait le groupe social des théologiens et éru-
dits ou classe maraboutique ; de paisibles gens qui s’évertuaient à 
perpétuer l’idéal islamique depuis leurs lointains ancêtres jusqu’à 
nos jours. Leurs activités étaient l’enseignement du coran et de la 
jurisprudence... l’élevage et les travaux champêtres.  

D’autre part, il y avait le groupe des guerriers ou tieddos 
détenteurs d’armes ; donc du pouvoir coercitif. Ils ne vivaient 
que de rapines au détriment du petit peuple dont ils s’acca-
paraient (au gré de leur fantaisie) des récoltes et du bétail sans 
coup férir.  

Mais des conventions coutumières réglementaient les rap-
ports entre les deux groupes. Suivant la coutume, les personnes 
et les biens dans la classe maraboutique, jouissaient d’une cer-



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

148 

taine inviolabilité. Même les personnes non protégées par leur 
famille étaient hors d’atteinte des exactions  et des abus des 
guerriers despotes. La coutume ainsi codifiée était toujours  
scrupuleusement respectée par les guerriers. Cependant si les 
tenants  du savoir religieux, à cause de leur immunité octroyée, 
étaient épargnés des éventuelles voies de fait commises par les 
guerriers, le petit peuple lui en souffrait tant. 

Il vivait sans défense, exposé aux pillages nocturnes. Les 
guerriers s’accaparaient de leur bien. La famille de Cheikh Ah-
madou Bamba ainsi que d’autres familles de marabouts, versées 
dans l’enseignement du Coran et des sciences religieuses, jouis-
saient de la garantie de sécurité offerte par la convention coutu-
mière quelles que fussent les caprices et la tyrannie des tieddos. 

A priori, les rapports entre les marabouts et les tieddos au 
Sénégal, ressemblaient dans une certaine mesure aux rapports 
existant entre les hassanites à l’est de la Mauritanie et leurs pro-
tagonistes d’une autre tribu. Les deux types de rapports étaient à 
peu près identiques. 

Cependant, la situation au Sénégal différait un peu. Vers 
1200, année de l’hégire, apparut dans l’ethnie Toucouleur, le 
nommé El Hadji Oumar Al Foutiyou. Celui-ci lutta énergique-
ment contre les guerriers païens qui s’accaparaient des biens du 
petit peuple. Il mena plusieurs guerres saintes contre la classe 
guerrière infidèle à l’Islam. 

Ensuite, vers 1280 toujours de l’an musulman, apparut un 
autre homme de l’ethnie Toucouleur au nom de Muhammad Ibn 
Malick Bâ (Maba Diakhou Bâ). Sa famille, à cause d’une longue 
cohabitation avec les wolofs, finit par s’identifier à eux,  elle 



Moustapha SAMB 
 

149 

 

parlait même la langue. Cet homme, originaire du Djolof, vécut 
dans le Saloum. 

Il appela à la guerre sainte et guerroya contre les infidèles 
dans plusieurs champs de batailles. Au bout du compte, certains  
avaient embrassé l’Islam. Parmi eux figurait Lat-Dior, un ancien 
roi du Cayor. Si le Chekh Abdallah rapporte tous les détails sur 
le contexte historique du Sénégal, il cherche à faire comprendre, 
à travers la trame des événements, les causes déterminantes de 
l’exil de Cheikh Ahmadou Bamba. 

Toutes les épreuves endurées par ce saint n’étaient qu’une 
illustration de la véracité des propos du prophète Muhammad 
PSL : « Les épreuves les plus dures sont le lot des prophètes, des 
Saints et de leurs suivants immédiats ». Il avait aussi dit « le prin-
cipe général permanent dans cette communauté, ce sont les 
épreuves douloureuses qui s’abattent toujours sur les croyants sin-
cères ». Plus le croyant est sincère dans sa foi, plus Dieu lui in-
flige des épreuves pénibles. 

Et moins on est sincère par rapport au dogme, moins on 
souffre des épreuves réservées à l’élite. Dans un autre hadith, il 
avait dit encore « la vie d’ici-bas est une prison pour le croyant, 
et un paradis pour le mécréant ». Dieu le très haut nous avertit 
dans le Saint Coran  « La vie dans l’au-delà appartient aux 
hommes pieux ». 

Les hommes de piété ou les saints rapprochés pour leur 
rendre leurs cœurs purs, Dieu leur fait subir des peines, le martyr 
au prorata de leur foi. Dieu ne cesse de tester leur foi par la voie 
du martyr. Si le musulman est sincère et se montre respectueux 
des prescriptions divines, les peines et épreuves que Dieu lui 
fera subir seront plus immenses que celles infligées aux musul-



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

150 

mans pêcheurs. Allah n’épargne de ses épreuves aucun prophète 
ou saint. Chacun a son lot de souffrances à un moment donné de 
sa vie.  

Par ailleurs, le prophète (PSL) avait dit : « La vie du 
croyant est illustrée par celle des plantes chaque jour un vent vient 
les agiter et les balancer dans tous les sens, mais leurs racines les 
fixe au sol ». Dans un autre hadith, il ajoute « le croyant est comme 
la plante ; à tout instant un vent l’incline, quand un autre vient, il la 
relève, la rajuste. Cet état prévaut jusqu’à sa maturité ». Les mo-
ments de bonheur et de plénitude éloignent le croyant de son 
seigneur. À l’opposé, les moments de privations et d’épreuves 
sont propices à la contemplation et au recueillement pour le mu-
sulman qui cherche à se rapprocher de son seigneur.  

Par les dénonciations et les calomnies, les anciens guer-
riers évincés du pouvoir et ceux qui avaient été promus subal-
ternes ou commis dans l’administration coloniale, espéraient 
avoir des coudées franches pour accomplir leurs forfaits sur les 
prétendus faiseurs de troubles. Ils voulaient qu’on leur donnât 
l’ordre d’amener les dénoncés, ou qu’on leur dise : « faites ce 
que bon vous semble avec ces gens-là ».  

Dans de telles circonstances, les autorités envoyaient une 
mission d’enquête sur les lieux. Mais, comme les plaintes, les 
calomnies et les dénonciations ne cessaient de leur parvenir ; les 
autorités coloniales finissaient par présumer la culpabilité de 
l’accusé principal. 

Il ne pouvait en être autrement, car les auteurs des dénon-
ciations et des plaintes prétendaient être des serviteurs loyaux de 
la cause française. Leurs subterfuges avaient donc produit les 
effets escomptés. Car ils avaient influencé dans une certaine me-



Moustapha SAMB 
 

151 

 

sure les autorités. Le contexte  était propice à la délation, surtout 
que l’accusé principal ne venait jamais établir son innocence ou 
contester les griefs qui pesaient sur lui devant l’administration. 
Les agents de l’administration ne le connaissaient que de nom. 

Il n’y avait aucun contact entre lui et l’administration. 
Entre eux, il n’y avait que des intermédiaires mal avisés, jaloux 
et nostalgiques d’un passé révolu. 

Quant Cheikh Ahmadou Bamba fut emmené devant le Conseil 
Colonial, il fut soumis à un interrogatoire sévère. Loin de ses amis 
sauf Dieu ; dans ce contexte triste et macabre, personne ne l’assistait 
à l’audience. Chaque fois qu’on lui dit : « nous avons appris que 
vous avez fait telle ou telle chose », sa réplique était : « amenez ce-
lui qui vous a informé. Si vous nous confrontez tous les deux, 
vous distinguerez celui qui de nous deux dit la vérité ». 

Ils lui avaient reproché des faits qu’un vulgaire être hu-
main ne commettrait pas à plus forte raison un homme de son 
envergure. Les colons français ont été victimes des délateurs et 
des calomniateurs atteints de jalousie. Ces pauvres ne songeaient 
même pas à Dieu dans leurs agissements : Satan s’était emparé 
d’eux en embellissant leurs projets et en inspirant leurs actes. 
Mais il y avait une autre cause lointaine. 

Avant la colonisation, le pays était confiné dans la barbarie 
et l’indolence. La population était disséminée sur le territoire 
suivant le bon vouloir des chefs de bandes. Aucune autorité poli-
tique ne parvenait à les réunir sous l’univers d’une seule loi. Ces 
bandes se faisaient la guerre sans trêve. 

Face au système colonial, l’espoir des Tieddos était de 
pouvoir devenir des amis dévoués des agents de l’administration 
afin de se voir confier une tâche subalterne ou commis dans 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

152 

l’appareil administratif. Les courbettes et les profils bas étaient 
de mise. Voilà l’unique moyen qui leur restait pour survivre. Les 
rapines, les abus et exactions au détriment du peuple ; ce gagne-
pain était mis au placard. Avec la présence des français plus 
puissants et plus avisés, ils n’osaient retourner aux vielles pra-
tiques.  

Quand à nos frères musulmans, n’eût été leur sort rendu 
difficile par les menaces, l’injustice de l’administration coloniale 
dont ils étaient parfois victimes, ils auraient pu s’occuper plei-
nement dans la quiétude de leurs activités pédagogiques ou 
champêtres.  

Mais il y a des marabouts qui, ne pouvant plus endurer la 
mauvaise foi et la tyrannie d’un commandant de cercle, avait 
cherché refuge dans une colonie anglaise (cas de Saër Maty Bâ 
fils de Maba Diakhou). Si les colons étaient conscients des pré-
occupations de nos frères musulmans dont le seul idéal reste 
l’enseignement des préceptes de l’Islam ; ils n’auraient pas dû 
infliger de cruels traitements. 

Peu de temps après le départ de Cheikh Abdallah Madani 
du Sénégal, il a appris le retour de Cheikh Ahmadou Bamba en 
1320 (1902), dans son pays. Quelques mois plus tard, il fut en-
voyé en Mauritanie pour une nouvelle déportation. 

Au moment où les nouvelles de son retour lui parvenaient, 
il était déjà loin du Sénégal pour pouvoir vérifier l’authenticité 
de la nouvelle. 

Dès la fin de son séjour au Sénégal, il a commencé à 
s’interroger sur ce qu’il va faire : « doit-il attendre la fin de son 
voyage pour décrire son itinéraire et ses découvertes dans un 
livre ou doit-il commencer tout de suite la rédaction ? » 



Moustapha SAMB 
 

153 

 

Tout compte fait, l’idée d’envoyer ses notes de voyage à 
un journal de large diffusion lui était venue à l’esprit ; sachant 
que les lecteurs friands de nouvelles  y trouveront leur plaisir. 

Par bonheur, la Providence l’a fait rencontrer chez l’éditeur 
des manuscrits de Serigne Bamba contenant des panégyriques ou 
louanges à l’honneur du prophète Muhammad (PSL) et des œuvres 
de jurisprudence, envoyés pour leur impression. Sur les manuscrits, 
il pouvait lire son nom  de serviteur du prophète et les autres quali-
ficatifs que ses disciples et sympathisants lui ont décernés. 
 

Le mutisme des sources coloniales de 1895 à 1902  
 

Malgré la diversité des sources, la période 1895-1902 fut et 
demeure la grande nébuleuse dans ce tableau sublime qui est la 
vie du Cheikh Ahmadou Bamba où convergent dans l’harmonie 
tous les mystères de la peinture divine. Novembre 1902 marque 
son retour triomphal ; il  prie pour toute l’Afrique et écrit : 

« Que mon retour soit le bonheur de mes disciples, qu’ils 
soient tous préservés du feu de la résurrection ». 

Durant toute l’époque coloniale, la France n’a jamais eu en 
face d’elle un résistant de la dimension de Cheikh Ahmadou 
Bamba. N’ayant utilisé que les armes de la non-violence, il a mis 
en déroute toute la puissance coloniale sans conduire son peuple 
vers la guerre. Loin de mobiliser les musulmans sur le champ de 
bataille, Bamba le fit par le retour sincère vers Dieu, la grande 
guerre, celle des âmes. 

Ayant de façon définitive posé les arcanes de la résistance 
par la science et la foi, Bamba demeure le seul gagnant à côté 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

154 

des nombreux résistants qui ont non seulement perdu leur propre 
vie, mais aussi celle des forces vives de leur communauté. 

Interrogé par le gouverneur du Sénégal sur les agissements 
de Cheikh Ahmadou Bamba, l’honorable NDiaye Sarr, un des 
Grands Maîtres des musulmans de Saint-Louis laissa entendre 
que l’Afrique n’a jamais vu naître un Saint du rang de Cheikh 
Ahmadou Bamba. 

Mais le témoignage historique de cet érudit, pourtant membre 
du Conseil Consultatif des Affaires Islamiques en Afrique Occi-
dentale, n’eut aucun effet devant la justice anti-islamique et arbi-
traire des infidèles. 

Avant 1895, tous les documents sont sérieusement conser-
vés. Mais du 20 septembre 1895 à novembre 1902 aucun docu-
ment sérieux ne peut s’obtenir aux archives d’Outre-Mer. Cette 
période entière mise sous silence couvre les moments forts de la 
vie du Cheikh. 

C’est dans cette période que Serigne Moussa Kâ révèle que 
le Cheikh a subi deux cent quatre-vingt-cinq épreuves. 

Rien que par la prise en compte des épreuves mentionnées 
dans le récit de Serigne Moussa ka, nous retenons : 

• Le cachot étroit de Dakar, 
• Le taureau furieux, 
• La cage aux lions du jardin d’essai, 
• La prière sur l’Océan, 
• L’isolement parmi les fauves, 
• La fermeture d’un an dans un cachot abandonné à 

Mayumba, 



Moustapha SAMB 
 

155 

 

• La fusillade sur la plage de Mayumba, l’isolement 
dans les lieux infestés de mouches tsé-tsé et mala-
dies endémiques... 

La plupart des épreuves ci-dessus ont été confirmées par 
les écrits du Cheikh. Certaines sont évoquées dans les chapitres 
qui suivent. 

Aucun peuple qui se dit civilisé ne peut publier ces viola-
tions ignobles des droits humains. Voilà entre autres pourquoi 
cette partie fondamentale de l’exil du Cheikh a été complètement 
occultée. Par contre, l’année 1912 marque le début de la période 
dite de réconciliation, et les documents deviennent disponibles 
dans les moindres détails. Nombreux sont les prétextes que pré-
sentent certains archivistes français. 

Certains soutiennent que le Cheikh n’était pas aussi impor-
tant pour attirer l’attention du colonisateur car, disent-ils, le 
Cheikh Ahmadou Bamba, comme d’autres détenus politiques 
d’alors, n’étaient pas aussi importants que les Sénégalais le pen-
sent aujourd’hui. Ce qui est faux car la lecture des rapports des 
autorités françaises prouvent le contraire. De 1886 à 1895, le 
Cheikh Ahmadou Bamba, paraissait aux yeux des français plus 
dangereux que Cheikh Omar Tall ou Samory Touré qui sont de 
grands hommes de Dieu, de très grands mystiques doublés de 
résistants hors pairs, Cheikh Ahmadou Bamba semait des 
« troubles » au sein d’une colonie administrée par les français 
alors que les autres défendaient une patrie libre. 

Pourquoi nous détenons plusieurs photos de Samory, arrêté 
en 1898, trois ans après l’exil de Cheikh Ahmadou Bamba ? Des 
documents relatent sa descente au Gabon avec ses femmes et ses 
sofas, et son internement à la caserne de l’artillerie du quartier 
Sud de Saint-Louis. Nous détenons les photos du roi Béhanzin 
lors de son arrestation et de son séjour en Martinique. 

De même ceux qui ont été arrêtés bien après le Cheikh sont 
bien connus dans les manuels d’histoire publiés par le colonisa-



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

156 

teur. Pourquoi donc ce silence sur Cheikh Ahmadou Bamba de 
1895 à 1902 ?  Lui qui était plus dangereux que tous ses prédéces-
seurs de l’avis même des colonisateurs ? Quoi qu’il en soit, durant 
près de huit ans  de déportation entre Libreville, Sette, Cama, 
Loudima, Mayumba (cinq ans), Lambaréné (deux ans), des 
adeptes sincères ont rejoint le Cheikh dans la sylve équatoriale, 
des laptots et militaires ont raconté les larmes aux yeux les mo-
ments horribles de l’exil au Gabon ; pas un instant de cette pé-
riode mise sous silence n’est ignorée par l’Afrique. 

Les lois inhumaines de la période coloniale et les nom-
breuses condamnations issues de simples procès d’intention font 
que certaines vérités de l’exil sont entièrement élaguées. Heureu-
sement que le Cheikh est le témoin de sa propre histoire. En effet 
si les français ont occulté ce qu’ils n’ont pas voulu publier, le 
Cheikh a écrit et les autres sources et nombreux témoignages sont 
là pour toujours faire jaillir la réalité37. 
 

Cheikh Bamba l’Anticolonialiste 
 

Il est évident que Cheikh Ahmadou Bamba n’a jamais pris 
les armes, ni même essayé d’user de la violence contre les colo-
nialistes. Pourtant, il a effectivement lutté contre l’implantation 
du pouvoir colonial. 

Parallèlement à sa lutte contre les colonialistes, il a égale-
ment démontré son opposition au féodalisme de l’époque et 
lorsqu’il demandait à son père  d’abandonner sa charge et de 
quitter la cour du Damel, il voulut certes le préserver de la colère 
divine, mais il voulut également manifester son désaccord 

                                                
37. Dièye (Cheikh Abdoulaye), L’Exil au Gabon, 1895-1902 ; sur les traces 

d’Ahmadou Bamba, édition Ndigël, 1985, 119 pages. 



Moustapha SAMB 
 

157 

 

d’avec cette forme de société. Il en donnera la preuve bien après, 
en mettant sur pied un nouveau type de société qui négligeait les 
classes sociales et donnait la même chance à tout le peuple. 

Il a cependant toléré la féodalité sénégalaise et n’a pas ten-
té, d’une manière apparente, de se l’opposer. Au contraire, il a 
même essayé de reconvertir les féodaux en talibés convaincus 
qui expièrent leur faute : la fin du règne de Tanor, les adieux de 
Lat-Dior au marabout avant le combat de Dékhelé, la noble fin 
de M’Bakhane Diop (fils de Lat-Dior le damel du Cayor) enterré 
aujourd’hui à Touba, lui qui dirigeait le peloton venu l’arrêter à 
MBacké, le destin de l’ex-chef de canton Samba Laobé NDiaye, 
le grand comportement de Bour Sine Coumba N’Doffène Diouf 
etc., sont des pièces à conviction. 

Mais son opposition au système colonial a été nette, inva-
riable, même s’il confondait le régime au Christianisme. 

Cette attitude lui a créé la sympathie des séquelles de résis-
tance de l’époque. D’ailleurs, le seul fait que Lat-Dior soit venu 
jusqu’à lui quand il préparait Dékhelé, suffit à démontrer qu’en 
1886 déjà, avant même l’exil, Ahmadou Bamba était un antico-
lonialiste sûr. 

Ensuite, aucun traité, aucune déclaration d’allégeance, au-
cune acceptation de don, de subvention ne le  lient aux français. 
Il a été conséquent et persistant dans le refus de collaboration et 
de soumission, jusqu’à sa mort. 

Nul n’ignore  que, pas une fois, verbalement ou par écrit, 
Ahmadou Bamba n’a consenti à l’implantation coloniale, ni 
même apprécié (dût-il être un investissement positif) un quel-
conque fait des colonisateurs ou de leurs nombreux collabora-
teurs d’alors. Jamais il n’a accepté de participer à une réception 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

158 

ni à une réunion du Conseil Consultatif Islamique où il était fait 
membre et où les honneurs lui seraient rendus, à fortiori à des 
réunions mondaines. 

Du reste, c’est cette position qui a constamment été 
l’apparence de la cause des contradictions entre lui et tous ceux 
qui ont pu collaborer avec les Français qui  auraient  pu, ou dû, 
négliger par ce fait, le devoir religieux, un instant de leur vie. 

Mais résister ne suffisait pas, surtout que la résistance paci-
fique a toujours été contestée pendant cette période coloniale où 
les El Hadji Omar, Mamadou Lamine, Lat-Dior, tous, se sont 
opposés à l’implantation coloniale par les armes, par la guerre. Il 
fallait donc prouver au peuple la puissance, l’efficacité de 
l’action par des faits concrets et par des actes à la dimension de 
l’idéal. Et c’est quand tous les marabouts de sa génération furent 
résignés d’accepter le fait et contraints à collaborer, c’est quand 
aucune résistance ne se manifestait plus alentour, que Bamba 
devint encore plus ferme dans ses prises de position. Tous ses 
confrères le désapprouvèrent implicitement ; une signature au 
bas d’une lettre de grâce que les notables de Saint-Louis auraient 
adressée au Gouverneur, une visite, une intervention, auraient 
peut-être suffi pour lui éviter l’exil. Peut-être aussi qu’un recul 
en ce moment aurait ôté tout le sens de la mission38. 

Enfin, tout le caractère de l’anti- colonialisme de Bamba se 
résume dans ce geste : « Pendant que tous les marabouts de 
l’époque arboraient la  légion d’Honneur ou  l’Étoile noire du 
Bénin, preuves de leur fidélité ou de leur simple rapport avec le 
régime colonial, lui Ahmadou Bamba, rejetait la médaille que le 

                                                
38. Wade (Madické) op. cit., p. 63-66. 



Moustapha SAMB 
 

159 

 

Gouverneur était venu lui apporter, mieux, dès qu’il comprit, il 
ignora l’assistance et la circonstance en se retirant seul publi-
quement, dans la prière à Dieu pendant de longues heures : 
c’était à Diourbel en 1919. Il ne dit pas un mot au Gouverneur et 
n’eût été la délicatesse de son fils Moustapha MBacké, la honte 
aurait envahi les Autorités venues pour la circonstance ». 
 

Cheikh Ahmadou Bamba, le Martyr 
 

Tous ceux qui ont souffert pour une cause, un idéal, un 
peuple sont des martyrs. Qui peut nier que Cheikh Ahmadou 
Bamba est un martyr ? Pourtant, Dieu et son Prophète (la paix 
sur Lui) l’ont constamment assisté. Sur tout le long du parcours 
des épreuves, selon ce que raconte la tradition, il n’a cessé de 
témoigner ses remerciements. Et chaque fois qu’on l’a mis à 
l’épreuve il a prouvé qu’il n’était pas seul. 

On le mit dans un four chauffé, on le mêla à des lions af-
famés, on le jeta dans un puits profond, on a essayé de le souiller 
en dépêchant auprès de lui une femme infidèle, on l’a isolé dans 
une île, on a même tenté de le fusiller… Chaque fois, il a prouvé 
à ceux qui le martyrisaient qu’il avait une baraka (Chance, pro-
tection) exceptionnelle. Pendant qu’on l’amenait en exil, on ra-
conte un autre prodige : 

« Le capitaine du bateau, pour l’éprouver, lui demanda 
sous peine de gâcher ou de faire gâcher la prière par une femme, 
de ne pas lui porter tort en priant dans son bateau. Bamba ne 
l’entendit pas deux fois, il jeta alors sa peau de prière sur la mer 
et y accomplit le devoir au grand étonnement de l’équipage. Le 
bateau l’attendit malgré ses ennemis jusqu’à la fin de la prière ». 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

160 

Le commandant du bateau ne trouva à lui dire que ceci : 
« Ce n’est pas le fait de la prière qui m’ébranlait, car le 

pouvoir de Dieu est immense. Mais quelqu’un comme toi aurait 
pu nous échapper et retourner à MBacké. Ce qui me dépasse, 
c’est le fait de revenir comme prisonnier, de me sauver de la 
potence moi qui t’aurais laissé partir. N’est-ce pas signe de no-
blesse de votre part ? ». 

Je me demande pourquoi certains milieux contestent le 
phénomène. Chaque jour de l’année, par sa puissance, Dieu nous 
démontre une multitude de faits encore plus extraordinaires que 
celui- là. Sur le terrain, tous ceux qui étaient du voyage ont con-
firmé la véracité du fait. Dès lors, pourquoi continuer à douter ? 

Il fut donc exilé en pénitence en AEF, au Gabon, là où plu-
sieurs figures historiques furent elles aussi exilées : Samory à 
N’Diolé près de Lambaréné. Il ne s’y arrêtera pas d’étonner : 
c’est là où le ciel foudroya le peloton d’exécution qui menaçait 
de le fusiller, c’est là où la femme envoyée pour le souffler se vit 
transformée en grenouille ; c’est là où, pour ce qu’il a montré 
d’étranges et de surnaturel, les Gabonais l’appelèrent Dieu et 
regrettaient toujours son retour au Sénégal. 

Les miracles que Cheikh Ahmadou Bamba accomplissait 
non pas par fantaisie mais pour se défendre, son attitude vis-à-
vis de l’Autorité chargée de le surveiller, firent un écho tel que 
le Gouverneur Général, après avoir fourni un rapport, reçut de 
son Ministre l’ordre de l’exiler encore plus loin, pour l’isoler 
définitivement, dans une île que nous appelons « Wire-Wire » 
un peu plus au Sud au large de l’Angola. 

C’est par ignorance qu’on lui donne ce nom car personne 
d’autre que les véritables responsables ne sauraient la situer. 



Moustapha SAMB 
 

161 

 

On ne pouvait pas en tant que Sénégalais, musulman en 
plus, ignorer ces faits extraordinaires attribués à Cheikh Ahma-
dou Bamba. Les colonialistes exercent volontairement une cen-
sure totale sur ces miracles pour éviter surtout d’exciter les tali-
bés ou simplement les populations sénégalaises de l’époque. 

Dans ce cadre, il est de notre devoir de relater tous ces faits 
puisque nous devons contribuer à l’équilibre de cette histoire 
écrite pour l’essentiel par ceux là mêmes qui l’avaient exilé  
avec leurs centres d’intérêt et leurs grilles de lecture propre ; on 
pourrait parler de l’historiographie coloniale. 

Les Africains et surtout les historiens ont le devoir d’inté-
grer cette partie occultée de notre histoire qui relève de la tradi-
tion orale envisagée ici comme une des sources  reconnues par la 
recherche  en sciences sociales capables de faire émerger  la vé-
rité historique. Certainement, d’aucuns pourraient ne pas croire 
certains faits qui dépassent l’entendement humain et la compré-
hension mais tout n’est pas rationnel dans cette histoire que nous 
relatons. 

En tant qu’humain, Cheikh Ahmadou Bamba a dû souffrir 
de ses différents exils. Cependant, pas une fois il ne s’est dédit, 
pas une fois il ne tenta de signer un pacte, une allégeance ni 
même un traité de commerce, ni d’adoucir son langage ou ses 
relations devant l’autorité coloniale. 

Au contraire, partout où il se trouvait en exil, il continuera 
d’écrire ses poèmes qui ont été ses seules préoccupations après 
les prières, de lire le Coran et de glorifier le seigneur, de l’avis 
de tous ceux qui l’ont vu, même des Français il continuera à 
chacun de ses poèmes de remercier Dieu et de magnifier le pro-
phète (PSL). 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

162 

Il dira que tous ceux qui l’ont trouvé à Sarsara (lieu situé 
en Mauritanie) bénéficieront des délices du Paradis. Les colonia-
listes lui laissèrent une certaine liberté de manœuvre en Mauri-
tanie pour l’éprouver et croyaient qu’au contact des érudits 
maures, il baisserait pavillon39. 

À ce titre, c’est le contraire qui se produisit. Et c’est enfin 
en Mauritanie qu’il rencontrera de nouveau physiquement le 
prophète Mouhamed (Paix sur Lui), qui lui révéla que sa mission 
était terminée et qui lui octroya le wird de la confrérie (identité 
mystique de la confrérie) qu’il donnera pour nom « Mouride » 
qui signifie postulant qu’il avait mise sur pied depuis 1880. 

Quelques jours après cette rencontre prophétique mysté-
rieuse, un arrêté du Gouverneur Général donnera ordre de faire 
revenir Cheikh Ahmadou Bamba au Sénégal et de le fixer à 
Tiéyène. Il y séjourna pendant cinq ans (1907-1912). Mais, là à 
Tiéyène, on ne lui permit que la visite de six personnes par jour. 

Mais personne ne put, par la suite, en limiter le nombre. 
Ensuite, ce fut Diourbel, où il va séjourner en résidence surveil-
lée. Il habita d’abord dans une case à l’intérieur de la résidence 
du Commandant de cercle pendant 1 an. Il avait laissé toute sa 
famille à N’Dame et vivait seul. 

Mais rapidement, on se débarrassera de ce prisonnier gê-
nant qui attirait les foules car de jour et de nuit, l’intérieur et 
l’environnement de la résidence du Commandant voyaient les 
talibés défiler pour voir le marabout. 

                                                
39. Cheikh Ahmadou Bamba séjournera dans plusieurs bourgs et villes de 

Mauritanie (Sarsara, Guet-el-Ma, Boutlimit etc..). 



Moustapha SAMB 
 

163 

 

Le Commandant de cercle lui désignant l’endroit où il devra 
habiter avec sa famille à Diourbel ; les talibés y édifièrent aussitôt 
les demeures et envahiront les lieux au son des « Khassayides » 
(poèmes écrits par Bamba). L’autorité coloniale ne pourra plus 
rien, ni freiner l’ascension vertigineuse du mouridisme, ni même 
contrôler les contacts et les agissements du Marabout. 

Et bientôt aussi, le Pouvoir colonial s’avisa de ses erreurs car 
il découvrit en Cheikh Ahmadou Bamba un marabout pacifique, 
honnête, convaincu, ne considérant que le pouvoir de Dieu et les 
rites de son prophète Mohamed (PSL), contrairement à ce que di-
saient certains milieux maraboutiques, certains détracteurs, à la 
base du conflit entre Cheikh Ahmadou Bamba et le Pouvoir colo-
nial. 

C’était trop tard, ni les éloges, ni les remords, et ni les mé-
dailles des colonialistes n’intéresseront plus Cheikh Ahmadou 
Bamba qui se fit, dès son retour de mission, un autre nom qu’il 
préférera entre tous : Khadimou Rassoul (Le serviteur du Prophète 
PSL).   

Cheikh Ahmadou Bamba et les bons de paiement 
 

Dans la période 1895-1902, les colonies du Gabon étaient 
commandées à tous les niveaux par des militaires. Chaque poste 
de commandement avait sa propre gestion. Il était pratiquement 
impossible de gérer financièrement les détenus d’un poste à par-
tir d’un autre poste. 

Il suffit de jeter un regard sur la carte pour s’en convaincre ; 
au moins six cents kilomètres de forêts denses pouvaient séparer 
deux postes parmi les plus proches ? Un déporté de Lambaréné ne 
serait jamais payé à Mayumba, ces deux postes étant séparés de 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

164 

650 à 700 km. Par ailleurs, les bons de commande que nous avons 
enregistrés des archives nous révèlent que certains détenus perce-
vaient en nature leur rente dans les boutiques Hatton et Cookson ou 
chez John Holt. Ces boutiques existaient à Libreville à Mayumba et 
à Lambaréné. 

S’agissant du paiement du Cheikh Ahmadou Bamba, Saa-
da Ndiaye40 soutient que le Cheikh Bamba n’a jamais touché de 
sa main la rente de 50 frcs qu’il devait percevoir. Au moment du 
paiement, le chef de poste le trouvait quelque part sur la plage et 
lui tendait l’argent, à chaque fois, le Cheikh lui demandait de le 
poser par terre ; l’argent restait à la merci du premier venu, mili-
taire, laptot ou autochtone. Serigne Touba confirme ce rensei-
gnement dans (Rumma) un de ses poèmes : « Ma main est pour 
Dieu le Généreux, le Bienfaiteur, l’Absolu, non pour les dirhams 
des roitelets ».  
Ahmadou Bamba : Le littéraire et l’homme de culture 
 

Cheikh Ahmadou Bamba s’est illustré comme l’un des plus 
grands poètes, le plus grand philosophe des temps modernes. 

Les écrits d’Ahmadou Bamba ont en effet dépassé les fron-
tières. Certains avancent qu’il a écrit 7,5 tonnes de livres, d’autres 
disent que ses écrits font la charge de 2 à 3 chameaux. 

En tout cas, le Maître a beaucoup écrit, tout le monde est 
d’accord là-dessus et c’est cela l’essentiel, car le poids qu’on ex-
prime n’est qu’un des aspects de la dimension de sa production 
intellectuelle. 
                                                
40. Saada est toucouleur du Sénégal, il naquit près de Podor. Il fit ses études en 

Gambie, donc savait parler Anglais. Embauché par la factorerie John Holt, 
il fut affecté à Mayumba comme gérant. 



Moustapha SAMB 
 

165 

 

Ce sont ses frères Mame Thierno Birahim MBacké et 
Mame Massamba MBacké qui ont, les premiers, commencé la 
diffusion des écrits de Khadim dès son retour d’exil et sa fixa-
tion à Diourbel. 

Mame Thierno a dit à qui voulait l’entendre que certains 
écrits du Maître ne devaient pas être diffusés car, à leur lecture, 
les Talibés risquaient, non seulement de demeurer perpétuelle-
ment en délire mais surtout, de ne plus avoir le temps de prier et 
de penser à Dieu, tant ces écrits-là  sont envoûtants. 

Mieux, dans ses écrits, il donne des secrets si efficaces 
avec les clés du Coran qu’il faut se demander quel usage ses 
talibés feraient de tout cela. Mais quelle est la façon d’écrire 
d’Ahmadou Bamba ? il a tantôt employé les vers classiques, tan-
tôt employé la prose mais le plus souvent les poèmes. 

Cheikh Ahmadou Bamba a moulu presque toute sa philo-
sophie, sa littérature, ses sermons, dans trois genres de vers : 
l’alexandrin, le petit-vers rimé quelquefois en distiques et le vers 
illimité41. 

L’assonance et l’allitération y sont bien marquées et le plus 
souvent, si ce n’est pas toujours, le rythme est  disséminé le long 
du vers. On y sent la cadence des parlers d’Afrique à côté de la 
mélodie de la langue arabe. 

Ce qui ne cessera d’étonner, c’est que de 1868 date de son 
premier poème « Sindid » à juillet 1927 date de son dernier écrit 
« Khatimatoul Mounaa Jaati », personne n’y a jamais changé un 
mot, un accent ni déplacé une virgule. 

                                                
41. Wade (Madické), op. cit., p 75. 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

166 

L’humanité entière lui doit, pour cela, reconnaissance et 
considération. 

En tout cas, les écrits de Cheikh Ahmadou Bamba dépas-
sent le classicisme des siècles passés et nouveaux. Ils contour-
nent l’ésotérisme oriental figé dans la forme, et pour leur origi-
nalité, attirent les Modernes et surtout les jeunes. 

Khadim a atteint le sommet de la forme : aucun grammai-
rien, aucun homme de lettres ne peut trouver à critiquer la façon 
d’écrire de Cheikh Bamba, aucun exégète, aucun philosophe, 
aucun pédagogue, ne peut aussi le suivre aussi bien dans la  con-
nexion des idées que dans le sens de la philosophie. 

Khadim est un poète, un philosophe, un moraliste, un 
chantre du prophète (PSL), un exégète, un prêcheur, un prédica-
teur jamais égalé. Il a tracé son style qui manifeste une forme et 
un fond inimitables que personne n’a pu pénétrer jusqu’à nos 
jours (voir Mazalikal Jinâni, Tazâhadou Zikhar, Makhalikhou 
nirân, Jazboul khouloub, moukhadimat… mounawirou sou-
dour…). Une des caractéristiques des écrits de Serigne Touba 
demeure l’originalité. 

Nulle part on n’a vu poésie plus symétrique, plus rythmée, 
plus sensée mais surtout rimée avec une telle harmonie qui fait fi 
quelquefois des règles établies et qui fait l’unanimité des bonnes 
appréciations.  

Il a, en effet, rejeté la sujétion dans laquelle on a voulu pla-
cer sa race et a démontré, en approchant le Seigneur plus que 
tous, que la race noire elle aussi pouvait, par ses écrits, par ses 
actes et sa foi, s’élever jusqu’au point le plus haut, sans avoir be-
soin de s’accrocher à une autre race. 



Moustapha SAMB 
 

167 

 

Il fallait prouver que la race noire pouvait avoir des Saints 
comme tout le monde, ses mouvements spirituels et ses doctrines 
sociales. C’était là s’affirmer contre l’impérialisme culturel et 
économique sous toutes ses formes. Il faut dire que nous ne pou-
vons pas énumérer ici toutes les formes des écrits de Bamba, ni 
toutes les qualités de cet écrivain.  

La littérature mouride va plus loin et descend de Cheikh 
Ahmadou Bamba. On retrouve chez ses enfants un fond littéraire 
merveilleux qui mérite que l’on s’y attarde un peu. 

Serigne Mouhamadou Moustapha a fait beaucoup de 
poèmes en hommage au prophète (PSL). Ils sont très beaux, on y 
sent l’empreinte du père, la rigueur du mouride et le même 
rythme nègre. Serigne Mouhamadou Fadel (Serigne Falilou) a 
fait beaucoup de poèmes adressés à Dieu, à son prophète (PSL) 
et à Khadimou Rassoul. 

Serigne Mouhamadou Bachir aussi a signé un important 
livre d’histoire de son père et maître Serigne Touba et beaucoup 
de poèmes. Serigne Cheikh, fils aîné de Serigne Mouhamadou 
Moustapha n’a pas hésité de taquiner la  muse en dédiant des 
pamphlets à son grand père Ahmadou Bamba. 

Les fils de Cheikh Ahmadou Bamba ont surtout battu le 
record dans la reproduction à la main, du saint livre le Coran. Il 
n’y en a pas un qui n’ait écrit de sa main, en calligraphie de 
classe, 5 fois au moins le Coran. Le même fait est à souligner 
chez les filles du Cheikh. Elles ont toutes reproduit au moins 2 
fois le Coran et seulement de mémoire. 

A côté de ceux-là, il faut évoquer le magistral traité 
d’histoire de Serigne Bamba, fait en arabe par Serigne Ahmadou 
Lamine Diop Dagana. Ce livre de chevet de tous les mourides 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

168 

est une référence qui a raconté beaucoup de choses sur le Maître 
mais avec une précision d’orfèvre et un talent hors pair. 

Il faut aussi y ajouter le Coran traduit en Ouolof par Serigne 
Ahmadou Dème, ce qui est génial et ne se retrouve que chez 
l’école de Serigne Touba. Cette grande œuvre se trouve au-
jourd’hui chez Serigne Mor MBaye Cissé à Diourbel. 

Bref, la littérature mouride en Arabe, est surtout dominée 
par les écrits du Maître Cheikh Ahmadou Bamba. On dirait qu’il 
a écrit pour tout le monde et qu’après lui la communauté mou-
ride s’est contentée de le lire pour le comprendre et le réciter 
Évidemment, la quantité et la qualité sont si impressionnantes 
que personne n’a éprouvé le besoin d’en rajouter, ni pour renfor-
cer, ni pour éclaircir. 

Ce petit monde est dominé par Cheikh Moussa Ka. Le pa-
radoxe est que Cheikh Moussa Ka dont le nom peut évoquer une 
origine peul nous a enseigné le wolof par ses écrits. Des œuvres 
magistrales qu’il nous a laissées n’ont pas fini de nous étonner 
par leur richesse et de nous enthousiasmer par leur profondeur. 

C’est  surtout « Barsan » qui a retracé toute l’histoire du 
Prophète Mohamed (PSL), depuis qu’il n’était que conception 
de Dieu, c’est à dire à l’Etat de lumière jusqu’à sa disparition ; 
L’étonnant est que Cheikh Moussa n’avait jamais été auparavant 
ni écrivain, ni poète. Il a dit que c’est au cours d’une « ziarra » 
que  le Maître lui a dit que son seul désir était de voir ses écrits 
en arabe traduits en ouolof pour que son peuple les comprenne. 

C’était l’ordre du Maître. Et Cheikh Moussa de dire que 
« c’est dès ce moment que me vint l’inspiration. Je crus com-
prendre que le Maître m’avait choisi pour cette tâche et j’y réus-



Moustapha SAMB 
 

169 

 

sis. Je suis sûr qu’il avait introduit en moi le secret qui devait 
m’aider à réussir ».  

Le phénomène Serigne Touba (Cheikh Ahmadou Bamba) 
est aussi apparu chez un autre de ses talibés de Ndar (Saint-
Louis du Sénégal), Cheikh Samba Diarra Mbaye. Celui-ci a 
chanté le Cheikh dans ses poèmes merveilleux et en ouolof pour 
en faciliter la réceptivité populaire. 

Ses poèmes sont d’un lyrisme qui envoûte et cela a souvent 
enthousiasmé le Maître qui avait fini par prendre en estime 
Cheikh Samba Diarra MBaye et lui fit même bénéficier de ses 
prodiges : on raconte que ce dernier a vu son paradis avant la 
mort comme le lui avait promis le Maître. 

En tout cas après sa mort, Serigne Touba recommanda à 
tous les mourides vivant à N’Dar (Saint-Louis du Sénégal) ou de 
passage d’effectuer un pèlerinage sur sa tombe. 

Il fut un grand poète doublé d’une grande érudition qui a 
suivi son Maître Cheikh Ahmadou Bamba jusqu’en Mauritanie, 
dans le seul but de le sublimer. On dit aussi que c’est Serigne 
Touba qui le conditionnait. En tout cas, l’inspiration lui venait 
dès qu’il voyait le maître, c’est-à-dire quand il était en extase. Il 
a fait beaucoup de poèmes soigneusement rimés et de sens pro-
fond. 

Dans le domaine de l’art, on peut dire que Cheikh Ahma-
dou Bamba n’a nullement été influencé par l’apport occidental 
ni par l’intrusion de la civilisation arabe. Au contraire, c’est lui 
qui a réussi à barrer la route à ces influences et à communiquer à 
son peuple la civilisation nègre qui tendait à disparaître au Séné-
gal. 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

170 

Le  Maître a indiqué à ses bijoutiers et à ses forgerons le 
genre de bouilloire, de théière qu’il lui fallait et qui conservait 
une certaine originalité, ce qui empêcha à l’art de nos artisans   
d’être englouti par l’Occident. 

À nos cordonniers, il imposa une certaine couleur et une 
certaine dimension que nous retrouvons encore dans la Biblio-
thèque édifiée par le Khalif Abdoul Ahad MBacké, dans laquelle 
toutes les œuvres de Khadim se trouvent à présent réunies. 

Cheikh Ahmadou Bamba a lui-même inventé son encre et 
sa peinture avec la conjonction de la décoction de certains arbres 
et de certaines mines. 

Quand nous observons la charpente des cases mourides où 
les murs de ces cases, quand nous faisons attention au tracé des 
concessions mourides, on se rend compte qu’il y a là dans le 
domaine de l’architecture une certaine particularité chez Ahma-
dou Bamba. Il suffit d’ailleurs d’approcher un village pour sa-
voir tout de suite si c’était un village mouride ou non. En effet, 
l’architecture mouride concevait des villages circulaires avec la 
mosquée au centre. 

L’évolution économique d’un village mouride se remar-
quait naguère au nombre de zinc qui constituait les concessions. 
Aujourd’hui, les villages mourides se distinguent des autres par 
la richesse et le modernisme des villas en dur qui s’y construi-
sent à la vitesse de la mode. 

Dans le domaine de la construction des mosquées, c’est le 
modèle de Touba, qui n’avait rien d’oriental à l’origine, qui a 
influencé tous les minarets et tous les intérieurs de mosquée au 
Sénégal. 



Moustapha SAMB 
 

171 

 

Évidemment la modernité est entrain de détruire tout cela 
au lieu d’en orienter les recherches, d’approfondir les acquis et 
d’en garder l’authenticité. 

C’est dommage car un phénomène comme Cheikh Ahma-
dou Bamba avait des raisons profondes d’observer toutes ces 
règles et tous ces principes. 

L’art mouride se découpait aussi dans le domaine vesti-
mentaire. On dirait que le mouridisme a marqué le vêtement sé-
négalais dès l’apparition de la confrérie. S’il est vrai que notre 
caftan et notre boubou sont d’origine arabe, les mourides ont eu 
très tôt à les influencer en remodelant soit les manches (on les a 
élargies), soit l’encolure ou le décor (notamment les poches). 

Aujourd’hui, on peut dire que les trois abdous « ensemble 
caftan pantalon et tourqui a reçu le sobriquet de abdou » sont 
aussi une expression de l’art mouride. 

Ce qui est sûr, c’est que tout modèle de vêtement national, 
de nos jours, part des mourides de Sandaga. 

Et, dans beaucoup d’autres domaines encore, Serigne Tou-
ba a lutté contre l’aliénation. C’est grâce à lui que, nonobstant la 
présence coloniale, nous ne nous sommes pas complètement 
départis de notre art, de notre civilisation, de notre religion, et 
c’est grâce à lui que nous abandonnons la veste européenne si 
aimée il y a moins de 40 ans au profit de nos costumes nègres. 

Et c’est même un paradoxe que de retrouver, 30 années 
seulement après l’indépendance, une majorité de caftans et bou-
bous à l’Assemblée nationale, preuve que le Marabout Cheikh 
Ahmadou Bamba avait beaucoup contribué à endiguer l’occi-
dentalisation venue des colons français.  

Nous allons évoquer de manière non exhaustive quelques 
passages qui vont nous renseigner sur la famille du Cheikh. 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

172 

 

 



Moustapha SAMB 
 

173 

 

 
 

Les Fils d’Ahmadou Bamba 
Les Califs de Serigne Touba 

 
Cheikh Mouhammadou Moustapha Mbacké 1927-1945 

 
Selon l’hagiographie mouride, le premier successeur de 

Cheikh Ahmadou Bamba naquit le 11 du mois de Muharram de 
l’an 1306 de l’Hégire, à Darou Salam, correspondant au 17 sep-
tembre 1888 de l’an romain. L’histoire rapporte qu’il fallut aller 
à la quête du Cheikh qui avait à cette époque l’habitude de 
s’absenter pendant assez longtemps dans la forêt avoisinante à la 
recherche du futur site de la ville de Touba. 

Les émissaires le trouvèrent finalement au troisième jour 
de la naissance de l’enfant de Sokhna Aminata Lô dans un lieu 
nommé Fétto sous une averse abondante. 

Serigne Mouhamadou Moustapha Mbacké fut ainsi l’aîné 
des enfants du Cheikh restés vivants et le frère utérin de Serigne 
Mouhamadou Lamine Bara Mbacké. 

Il eut la douleur de perdre très tôt sa pieuse mère ayant 
conclu un pacte en ce sens avec le Cheikh. Il entreprit son étude 
du Coran auprès de son père et dut, après le départ de celui-ci en 
exil en 1895, continuer ses études avec Serigne Ndame Abdou 
Rahmane Lô à Darou-l-Halîmoul Kabîr. Études qu’il poursuivit 
avec son oncle Cheikh Ibra Faty jusqu’au retour de Cheikh Ah-
madou Bamba du Gabon en 1902. 

 

 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

174 

Il fut notamment partie des disciples qui rejoignirent le 
Cheikh à Saout-El-Ma, en Mauritanie, et y demeura avec lui 
jusqu’en 1907. 

Il l’accompagna aussi à Thiéyène et ne s’éloigna significa-
tivement de son voisinage qu’après le retour définitif de celui-ci 
à Diourbel en 1912. 

Lorsqu’il reçut l’ordre de fonder à 6 km de Touba le vil-
lage de Husnu-l Mahâb qui n’était en ce temps qu’un petit ha-
meau de Peulhs transhumants appelé Tindôdi. Il fut en 1921, 
partie de la compagnie du Cheikh à Dakar lorsque celui-ci y alla 
répondre à une invitation du Gouverneur Général de l’A.O.F. 
C’est à lui aussi que son père remit sa participation de 500 000 F 
au relèvement du Franc français. 

Durant toute la période de coexistence avec son père et 
maître, Cheikh Mouhamadou Moustapha se distingua par un 
dévouement et une détermination dans le service qu’il lui consa-
crait, tel qu’il arriva souvent au Cheikh de mettre publiquement 
en exergue son engagement et son esprit de sacrifice que tout 
disciple lui enviait. On ne comptait pas les copies de mémoires 
du Saint Coran que le fils effectua pour le père, ni les tonnages 
de récolte dont il lui fit don. 

Lors du rappel à Dieu du Serviteur du Prophète, le 19 juil-
let 1927, Cheikh Mouhamadou Moustapha fit une fois de plus 
montre de ses vertus de lucidité et de tempérance, après avoir 
personnellement constaté le décès, en organisant dans une dis-
crétion absolue son inhumation à Touba, selon les vœux du dis-
paru. 

Après sa désignation le 25 juillet 1927, le premier Calife a 
du assuré la relève en s’attelant particulièrement à la construc-



Moustapha SAMB 
 

175 

 

tion de la Mosquée de Touba ; projet qui tenait réellement 
Cheikh Ahmadou Bamba à cœur. 

Malgré des débuts marqués par des difficultés de tous 
ordres, dont la plus dure fut assurément l’opposition de nombre 
de dignitaires de la Communauté à son califat, Cheikh Mousta-
pha s’avéra rapidement être un Calife de grande intelligence 
soutenue par une vaste culture et une conformité sans faille aux 
enseignements du Cheikh se traduisant notamment par un cou-
rage, une dignité et une générosité qui resteront légendaires. 

C’est lui qui, à la disparition de leur père, s’était chargé de 
l’éducation de presque tous ses frères et sœurs. Beaucoup 
d’entre eux vécurent avec lui et le Calife n’épargna, selon les 
témoignages de ses frères mêmes, aucun effort pour leur bien-
être allant même jusqu’à leur désigner, une fois devenus adultes, 
leur premier lieu d’installation en ne manquant jamais de leur 
fournir l’aide matérielle nécessaire aux premiers pas dans la vie. 

Ce fut également un excellent administrateur, un authen-
tique homme de terrain. 

En 1928, il obtint l’immatriculation d’un terrain de 400 hec-
tares sis à Touba. Il demanda, au début de 1929, l’autorisation de 
reprendre la construction de la Mosquée dont l’irresponsabilité et 
la cupidité de l’Administrateur occidental désigné avaient mis les 
travaux en cause. 

A l’issue d’un long procès à rebondissements dans les tri-
bunaux parisiens, l’Administrateur Taillerie eut injustement gain 
de cause et la communauté mouride se vit contrainte de lui payer 
la somme faramineuse de 250 000 francs comme dommages et 
intérêts pour dédit et préjudice sur rupture de contrat. 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

176 

D’autres obstacles auxquels le chantier de la Mosquée eut 
bientôt à faire face furent : l’acheminement du matériel de cons-
truction à Touba face à l’inexistence de réseau de communica-
tion,  la rareté des matériaux tels que la latérite dans cette zone, 
la profondeur de la nappe phréatique (à plus de 25 m) posant de 
façon cruciale le problème de l’eau etc. 

La découverte de la carrière de Ndock, à une dizaine de ki-
lomètres au Sud de Touba, permit de résoudre le problème de la 
latérite. 

L’engagement total de dizaine de milliers de volontaires, le 
dévouement indescriptible de milliers de jeunes, femmes et 
adultes travaillant plus de 18 heures par jour, transportant dans 
des paniers posés à même la tête ou sur charrettes d’énormes 
blocs de pierres sur une dizaine de kilomètres, toute cette formi-
dable énergie déployée dans la sueur et dans le sang (car on ne 
compta pas alors les décès) accélèrent l’achèvement des fonda-
tions et l’empierrement de la plate-forme de la future mosquée. 
Pour résoudre le problème des voies de communication, Cheikh 
Mouhamadou Moustapha entreprit, malgré l’incrédulité des 
autorités publiques, le financement et la réalisation sur fonds 
propres d’un tronçon d’une cinquantaine de kilomètres de voie 
ferrée qui allait relier Diourbel à Touba via Mbacké à partir d’un 
embranchement du Dakar-Niger. 

Avec toujours la détermination extraordinaire de milliers 
de disciples, des « Baye Fall » sous le commandement de leur 
khalife Serigne Moustapha Fall, fils aîné de Cheikh Ibrahima 
Fall, et les autres Cheikhs, la durée de réalisation de cette initia-
tive inédite dans l’histoire pulvérisa toutes les prévisions et fut 
achevée en un an et quelques mois. 



Moustapha SAMB 
 

177 

 

Ce succès éclatant accéléra de façon impressionnante 
l’unité et l’unanimité qui, déjà, faisait jour autour de sa personne 
façonnant ainsi durablement l’organisation de la Mouridiyah 
après la disparition du Cheikh. 

Au point de vue économique, l’âme profondément pay-
sanne de Cheikh Moustapha alliée à un esprit d’entreprise et 
d’organisation élevé, permirent à la communauté mouride de 
produire des résultats agricoles considérables. Ainsi la produc-
tion arachidière qui était estimée aux environs de 20 000 tonnes 
au début des années 30 passera en 1937/38 à 75 000 tonnes soit 
une progression remarquable à cette époque. Le Chantier confié 
à la Société des Dragages, il fut officiellement procédé à la pose 
de la première pierre de la Mosquée le vendredi 4 mars 1932. 

Mais, malgré la célérité des travaux, les années de peste 
meurtrière, la récession mondiale des années 30 se conjuguant 
aux perturbations de la seconde guerre, les travaux ralentissent 
considérablement leur progression. Et c’est dans ce contexte de 
profonde crise et de graves difficultés économiques que s’étei-
gnit le vendredi 13 juillet 1945 (3 Sha’bân 1364H). Cheikh 
Mouhamadou Moustapha confiant à ses suivants la perpétuation 
de l’œuvre colossale entreprise pendant plus de 18 ans. 

Mais s’il reste à jamais vrai que Dieu le Très-Haut ne peut 
oublier la rétribution de ceux qui combattent « avec leurs biens 
et leurs personnes » sur Son sentier, Lui qui a promis dans Son 
Saint Livre : «  En vérité, Je ne perds jamais de vue l’œuvre de 
celui qui fait le bien, qu’il soit homme ou femme. Ceux qui se 
sont expatriés pour Ma Cause, qui ont combattu, qui ont été tués, 
Je leur pardonne leurs mauvaises actions et les ferai entrer dans 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

178 

les Jardins arrosés par des ruisseaux, à titre de Récompense Di-
vine ; certes Dieu dispose de la plus belle Récompense ». 

En vertu de cette divine Promesse, Serigne Mouhamadou 
Moustapha aura alors mérité son Agrément et son Élection, la 
Reconnaissance du Prophète de l’Islam (PSL) et celle de Kha-
dimou Rassoul. 

Mieux, tous ceux qui, aujourd’hui, se réclament du Servi-
teur du Prophète ou toute personne tenant sincèrement au rayon-
nement de la Parole de Dieu Très-Haut sur terre doit une fière 
chandelle à ce Digne Socle de l’Édifice de la Foi et de la Vertu. 
 

Serigne Fallou Mbaké 
 

Cheikh Mouhamadou Fadl Mbacké est sans doute le plus 
célèbre des héritiers de Cheikh Ahmadou Bamba, fondateur du 
mouridisme. Communément appelé Serigne Fallou Mbacké, ce 
deuxième khalif de Serigne Touba était crédité du don de voir se 
réaliser toutes les prières qu’il formulait. De son vivant à nos 
jours, nombreuses sont les personnes qui demeurent avec la con-
viction qu’il suffit de faire appel sept fois à Serigne Fallou pour 
obtenir la réalisation de ses désirs. À Touba pour les besoins du 
Grand Magal, la grande attraction est toujours le mausolée de 
Serigne Fallou Mbacké, le deuxième Khalife général des mou-
rides. Cet endroit ne désemplit jamais de monde. Que cela soit 
en période de Magal ou non. Dans le mausolée de cet érudit et 
partout ailleurs, nombreuses sont les personnes qui viennent 
avec la conviction qu’il suffit de faire appel à Serigne Fallou 
sept fois pour obtenir la réalisation de ses désirs. 



Moustapha SAMB 
 

179 

 

Né le 27 juin 1888 à Darou Salam soit au 27éme jour du 
mois de Rajab, Cheikh Mouhamadou Fadl Mbacké était crédité 
du don de voir se réaliser toutes les prières qu’il formulait. D’où 
l’appellation de «Borom na ame mou ame»42, avec la bénédic-
tion de  son père, Cheikh Ahmadou Bamba Mbacké, fondateur 
du mouridisme. 

À l’image de son frère Serigne Mouhamadou Moustapha 
Mbacké, Serigne Fallou est, par sa mère,  issu d’une famille ma-
raboutique, qui a donné plusieurs imams à Touba. L’anniversaire 
de la naissance de Serigne Fallou, le «Kazu Rajab», est un évé-
nement bien connu de la confrérie, car assisté par des centaines de 
milliers de disciples. 

Serigne Fallou entama ses études coraniques chez Serigne 
Ndame Abdou Rahmane Lo à Darou Halimoul Kabîr. Ses 
oncles Mame Mor Diarra et Mame Thierno Birahim ont égale-
ment beaucoup contribué à ses études. Sous le Ndigueul de son 
père et guide, Serigne Fallou a fondé plusieurs villages dont : 
celui de Ndindy (1913), Bogorel (1914), Mbepp (1930), Merina 
Bobo (1932), Khayane (1938), Touba Merina (1948), Nayroul 
Marame (1952), Aliyeu (1950), Touba Sourang (1961) et Touba 
Bogo (1962). Le développement de la ville sainte de Touba s’est 
aussi effectué sous son magistère, notamment par la création de 
forages et du célèbre marché « Occasse » de Touba. 

En 1945, Serigne Fallou, devenu second khalife, se plon-
gea corps et âme dans la poursuite des travaux de la Grande 
Mosquée. Il eut l’honneur,  de procéder à son inauguration, le 7 
Juin 1963 et d’y diriger la première prière. Son califat est encore 

                                                
42. Tout ce qu’il désirait avait des chances de se réaliser. 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

180 

évoqué de nos jours comme une période particulièrement faste 
pour notre pays. Les Sénégalais, toutes confréries confondues, le 
considèrent comme un vrai ascète, un homme qui a reçu du créa-
teur le pouvoir de faire des miracles. 

L’on rapporte aussi que Serigne Fallou Mbacké, tel un vrai 
talibé, était dévoué à son père.  Pour preuve, en 1927, date de 
la disparition  de Serigne Touba, il fit 28 copies reliées du Saint 
Coran dont il fit don à Cheikh Ahmadou Bamba. Il lui offrit 
également sa maison, sise alors à l’avenue de la gare à Diourbel. 
Une belle maison qui était couverte de tuiles rouges avec, à 
chaque angle, le signe de l’étoile et du croissant lunaire. C’est 
après la disparition de son père que Serigne Fallou Mbacké a 
également effectué son premier pèlerinage à la Mecque. 

C’est dans la nuit du 06 août 1968 qu’El Hadj Mouhama-
dou Fallou Mbacké s’éteignit à Touba plongeant le monde mou-
ride dans une tristesse jamais égalée. De cette date à nos jours, 
sa notoriété reste intacte aux yeux des talibés mourides et des 
disciples des autres confréries. 
 

Serigne Abdoul Ahad Mbacké 
 

Cheikh Abdoul Ahad Mbacké, 3ème Khalife Général des 
Mourides a vu le jour en 1914 à Diourbel, au Sénégal. À sa nais-
sance, son vénéré père Cheikh Ahmadou Bamba prenant à té-
moin ses plus proches disciples déclara : « Priez pour lui afin 
qu’Allah lui accorde longue vie car, en lui, je place un espoir 
immense ». 

Cet espoir, Cheikh Abdoul Ahad Mbacké, surnommé par 
les uns le bâtisseur et par les autres l’éducateur, ne l’a point dé-



Moustapha SAMB 
 

181 

 

çu. Un quart de siècle depuis son retour à son Seigneur, son sou-
venir demeure encore vivace dans le cœur des mourides et des 
musulmans. 

Cheikh Abdoul Ahad Mbacké a assimilé le Coran et les 
Sciences religieuses sous la férule de son oncle Serigne Amsatou 
Diakhaté, frère de sa vertueuse mère Sokhna Mariama Diakhaté. 
Très tôt, il a fait du travail licite et de l’adoration de Dieu un 
sacerdoce. En talibé exemplaire, on l’a vu, agriculteur émérite ; 
il a gagné les galons de premier agriculteur dans ses exploita-
tions de Touba Bélel, de Boki Barga, de Kadd Balooji et de 
Mbara Dieng. 

Pendant le magistère de Serigne Fallou Mbacké son prédé-
cesseur au califat, Serigne Abdoul Ahad, dans une discrétion et 
un effacement frisant parfois l’anonymat, a consacré sa vie au 
travail en s’évertuant à ne vivre que du fruit honnête et licite de 
son travail. 

Quand le 6 août 1968, Serigne Fallou Mbacké 2ème Khalife 
Général du Mouridisme, rejoignit son Seigneur, la Communauté 
qui dans sa grande majorité l’ignorait put découvrir un homme 
droit, honnête, ennemi irréductible du mensonge, de la duplicité 
et de l’hypocrisie. Sa rigueur inflexible le conduit très vite à 
mettre en place des dispositions dont les résultats ne tardèrent 
pas à donner au Mouridisme un visage encore plus rayonnant. 

Grand éducateur, par la parole persuasive et par l’exemple 
incitatif, il a explicité avec une rare réussite, la doctrine du tra-
vail rédempteur professé par son illustre père. En multipliant les 
daaras, il a contribué à accentuer l’orientation de la communauté 
vers l’étude, la recherche de la connaissance. 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

182 

Cheikh Abdoul Ahad est également reconnu comme l’un des 
grands bâtisseurs de la ville sainte de Touba. Il a fait en quelques 
années de cette cité, une ville moderne en pleine expansion. Avec 
lui, la cité bénite est devenue un vaste chantier avec la floraison des 
infrastructures religieuses, culturelles et sociales qui témoignent de 
sa grande vision. 

Incontestablement, Baye Lahad comme on l’appelle affec-
tueusement a laissé une empreinte indélébile dans la ville de Tou-
ba, tout comme dans le cœur des mourides. À sa disparition, le 19 
juin 1989, il a laissé une cité en plein essor et une communauté 
résolument soudée, mobilisée autour de l’adoration de Dieu et du 
travail sanctifiant. 
 

Serigne Abdou Khadre Mbacké : Vie et œuvre d’un soufi 
doublé d’un humaniste  
 

Le sentiment le mieux partagé qui habite la communauté 
islamique sénégalaise à l’évocation du khalifat de Cheikh Abdou 
Khadre Mbacké est assurément l’amertume. En effet, seulement 
onze mois d’exercice pour ce quatrième Khalife de Cheikh Ahma-
dou Bamba. Nous ne pouvons-nous départir du sentiment, de la 
conviction même, que la communauté mouride, en particulier, a 
trop tôt été sevrée de cette mamelle nourricière si prodigue en 
avantages, en bénéfices et en profits de toute sorte. 

Nous en sommes d’autant plus convaincus que la simple 
évocation de certaines circonstances ayant entouré sa naissance, 
une nuit de vendredi de l’an 1914 à Daroul Alim (Alimoun Khabir) 
de Ndame renforce cette impression de symphonie inachevée. Dès 
qu’on lui a annoncé l’heureux événement, Cheikh Ahmadou Bam-



Moustapha SAMB 
 

183 

 

ba a convoqué son frère et homme de confiance, Serigne Thierno 
Ibra Faty (Mame Thierno) de Darou Moukhty pour lui confier la 
mission de se rendre à Ndame dans le but de faire le nécessaire 
requis par la circonstance. Au moment du départ, après lui avoir 
donné sa bénédiction, le Maître dit à Mame Thierno : « Au nom et 
par la baraka de ce nouveau-né que tu vas visiter, sache qu’au cours 
de ton voyage, à l’aller comme au retour, tous ceux que tu auras à 
rencontrer ou à voir sont préservés des flammes de l’enfer ! »  

Ainsi, dès sa naissance, Serigne Abdou Khadre a commencé 
à incarner le bras vigoureux par lequel Cheikh Ahmadou Bamba a 
pourfendu, a fracassé tous les obstacles qui se dressent entre les 
créatures et leur salut. De tout temps, il a eu une influence béné-
fique sur son entourage. Par la parole et par l’exemple, il a toujours 
eu à cœur d’inciter ses semblables à se consacrer sans réserve à 
Dieu et à son Prophète (P.S.L.). 

L’imagerie populaire a voulu voir en Serigne Abdou Khadre 
la réincarnation de Cheikh Ahmadou Bamba parce qu’en lui se 
retrouvent la plupart des traits de caractère qui ont distingué le 
Cheikh. Et, pour étayer cette thèse, les raisons ne manquent pas. 

Sa mère Sokhna Aminata Bousso est la fille de Serigne 
Mboussobé, un frère de Sokhna Diarra, la mère du Cheikh. Ainsi, 
par sa mère, Serigne Abdou Khadre aurait été le neveu du Cheikh 
s’il n’avait été son fils. De cette naissance, il a hérité d’une piété si 
profonde que nul n’est surpris que, tout naturellement, il ait exercé, 
toute sa vie durant les fonctions d’Imam. D’ailleurs, depuis 1968, 
date de la disparition de Cheikh Mouhammadou Fallilou Mbacké, 
c’est lui qui a régulièrement officié à la Grande Mosquée de Touba. 

Très tôt, sous la férule de Serigne Ndame Abdou Rahmane 
Lo, il a maîtrisé le Coran. C’est pour ensuite se rendre à Guédé 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

184 

dans le but d’étudier les Sciences Religieuses, études qu’il com-
plètera auprès de Serigne Modou Dème, un érudit incomparable 
qu’on désigne d’ailleurs par le surnom révélateur de « Alimu 
Soodaan ».  

À l’instar de son Père et Maître, il a désormais inscrit sa 
démarche sous ce qu’on peut appeler le label « al istikhama », 
c’est-à-dire la droiture, cette droiture sous tendue par la mesure, 
l’équilibre et qui est la marque distinctive des élus de Dieu. Au-
tant le Cheikh disait à qui veut l’entendre que ses ennemis peu-
vent tout dire de lui sauf qu’ils l’ont vu ou entendu, un jour, faire 
ou dire quelque chose que Dieu réprouve, autant Serigne Abdou 
Khadr mettait un point d’honneur à être ce pôle vers lequel con-
vergent tous les cœurs qui cherchent un modèle de droiture sus-
ceptible de les conduire sur la voie dénommée « Siraatal mus-
taxiima ». 

Il n’était certes pas le plus âgé de la famille du Cheikh, 
loin s’en faut, mais il avait un charisme tel que tous ses frères 
reconnaissaient et acceptaient implicitement son autorité morale, 
par sa droiture, son désintérêt des choses de ce monde, son peu 
d’attachement aux biens terrestres. On ne lui connaît pas plus 
d’une ou deux maisons à Touba. Et, s’il en a d’autres dans cer-
taines contrées du pays, il n’y était pour rien. Il les devait plutôt 
à la ferveur de talibés désireux de lui faire plaisir. 

D’ailleurs, invariablement, ces demeures étaient toutes 
construites autour d’une mosquée qui en est l’élément majeur. Il 
était rare qu’il soit absent de Touba. Il est connu que toute sa vie 
durant, il n’a manqué la prière du vendredi à la Grande Mosquée 
que pendant son séjour en terre saoudienne, pour les besoins du 
pèlerinage. 



Moustapha SAMB 
 

185 

 

Serigne Abdou Khadr Mbacké, « Boroom Bakhdaad »  
comme on l’a surnommé, aussi respectueusement qu’affectueu-
sement, dirigeait les offices religieux et procédait lui-même à la 
prière sur les morts aussi souvent qu’il le pouvait. Cela était inter-
prété très positivement par des populations qui y voyaient des 
preuves, s’il en était encore besoin, de sa profonde humanité, de 
son étroite implication dans toute forme d’action dont la finalité 
est le soulagement, le bonheur des populations. 

Ami de tout le monde, il avait une popularité telle que tous 
les habitants de Touba, à commencer par ses frères, le considé-
raient comme leur guide religieux. 

D’une nature généreuse, comme son père, Serigne Abdou 
Khadre était très prodigue de ses prières sur tous ceux qui le solli-
citaient à cet effet, surtout les malades qu’il guérissait de façon 
quasi miraculeuse si, tout bonnement, il ne «  mettait pas la main 
à la poche «  pour régler leurs frais médicaux, les ordonnances y 
compris ». 

Comme son père, «  Boroom Bakhdaad » « avait une con-
naissance si extraordinairement approfondie des Hadiths et de 
l’histoire de l’Islam en général qu’en la matière il était devenu 
une référence. Il affectionnait particulièrement, entretenir son en-
tourage de la vie et des faits du Prophète (Paix et Salut sur Lui) et 
de ses Glorieux Compagnons. Il en parlait avec une précision si 
étonnante, un soin du détail si poussé qu’on avait l’impression 
qu’il les avait connus physiquement : les couleurs habituelles de 
leurs vêtements, la carnation de leur peau, la texture de leurs che-
velures, les détails particuliers de leurs personnalités, leurs traits 
de caractère distinctifs, tout, jusqu’aux faits d’armes dont les uns 
et les autres sont crédités, leur niveau d’érudition et les capacités 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

186 

de chacun, tout était passé en revue avec minutie, comme s’il par-
lait d’amis qu’il pratique au quotidien. 

Évidemment, la sunna n’avait pas de secret pour lui. Et, 
comme son père, il mettait un soin particulier à se conformer à 
ce modèle parfait. Tous ses faits et gestes, comme ses paroles, 
étaient calqués sur ceux du Meilleur des hommes (Paix et Salut 
sur Lui) À l’exemple de son père, il montrait, à l’approche de 
l’heure de la prière, un regain d’enthousiasme frisant même 
l’euphorie. On le voyait alors s’apprêter avec la dernière minu-
tie. Le Cheikh considérait la prière comme une comparution de-
vant le Maître du Trône. Il fallait donc pour cet instant solennel 
observer un soin corporel et vestimentaire très minutieux. On 
pouvait alors voir Serigne Abdou Khadre, délicieusement par-
fumé des senteurs les plus suaves, se rendre au lieu de culte d’un 
pas alerte, plein d’entrain. 

La ressemblance avec son père n’était pas seulement mo-
rale. Elle était aussi physique, et de façon absolument frappante. 
Même silhouette frêle et menue d’apparence, même vêture sobre 
mais adaptée à l’ascèse, même démarche rapide surtout si la des-
tination est un lieu de dévotion. Leurs traits étaient empreints de 
la même sérénité et reflétaient le même bienveillant amour pour 
leur prochain mais aussi leur farouche détermination de repous-
ser toute forme de compromis dans le service de Dieu et de son 
Elu (Paix et Salut sur Lui). La même douce lumière divine illu-
minait leurs yeux pleins de compassion pour le genre humain. 

La profondeur de sa piété filiale a conduit Serigne Abdou 
Khadre à effectuer de fréquentes ziarra sur les mausolées des 
membres de la famille du Cheikh comme sur ceux de ses grands 
disciples. Ainsi, il se rendait souvent à Nawel sur la tombe de 



Moustapha SAMB 
 

187 

 

Sokhna Asta Walo, la mère de Sokhna Diarra Bousso, sa véné-
rable grand-mère dont il visitait fréquemment le mausolée à        
Porokhane, à Sagatta Djolof sur celle de Mame Mâram, un         
ancêtre du Cheikh, comme à Dékhlé où repose Serigne Mor Anta 
Sally son grand-père paternel. Les sépulcres de Serigne Mbous-
sobé son grand-père maternel et de son oncle Mame Mor Diarra 
recevaient aussi ses visites assidues, de même que celui de Mame 
Bara Sadio, un grand-oncle du Cheikh, à Bofel. 

Cette même piété filiale explique le profond et indéfectible 
attachement qui liait Serigne Abdou Khadre à son oncle Serigne 
Thierno Ibra Faty. Il lui rendait de fréquentes visites à Darou 
Moukhty et, bien après la disparition du saint homme, il a conti-
nué à entretenir d’excellents rapports avec sa famille. 

Serigne Abdou Khadre nous a laissé le souvenir d’un 
homme au visage empreint d’une douceur angélique. Par-dessus 
ses lunettes qu’il portait très bas sur le nez, son regard indulgent 
traduisait toute la profondeur de son grand cœur, caressant une 
généreuse et débordante magnanimité, l’assistance venue sollici-
ter ses bénédictions. À nos oreilles résonne encore le timbre bien 
posé de sa voix. Et, bien souvent, nous avons l’impression de 
l’entendre encore déclamer, de la façon magistrale et sublime 
dont lui seul avait le secret, les sourates qu’il récitait lors des 
prières du vendredi à la Grande Mosquée. Alors, c’est à grand 
peine qu’on réussit à réprimer les sanglots qui montent du plus 
profond de notre être. 

L’amertume d’une perte prématurée ressurgit, surtout si 
l’on pense aux réponses qu’il faisait à tous ceux qui, s’adressant 
à lui, lui souhaitaient longue vie. À ceux-là, il répondait avec un 
demi-sourire : « Ce serait tout bénéfique pour vous ! ». Mais il a 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

188 

plu à Dieu qui nous l’avait donné pour notre bonheur de nous 
l’arracher après seulement onze mois de magistère. Il aura vécu 
un séjour terrestre de 75 ans. Exactement comme son père ! À 
Dieu qui nous l’avait donné nous disons : « Inâ li lâhi wa inâ 
ilayhi râjihôn »  De Lui nous venons, à Lui nous retournerons. 
Que Sa volonté s’accomplisse ! Bénis soient Ses arrêts, même si 
notre pauvre nature humaine, imparfaite par essence a de la 
peine à endurer les douleurs qu’ils peuvent engendrer. 

Tout de même, il y a une petite atténuation à notre dé-
tresse : Serigne Abdou Khadr lui-même, semblait savoir que son 
magistère allait être éphémère. En effet, à tous ceux qui lui pré-
sentaient un projet qui s’inscrit dans la durée, il demandait inva-
riablement d’en faire part, plutôt, à Serigne Saliou, celui qui al-
lait lui succéder dans les fonctions de Khalife. Comme s’il savait 
qu’il n’aurait pas le temps d’entreprendre ou de piloter quoi que 
ce soit qui doive aller au-delà du très court terme. 

Encore aujourd’hui, son ombre plane sur cette Mosquée 
qu’on imagine difficilement sans lui, tant il faisait corps avec 
l’ambiance des lieux. Et c’est tout naturellement que son mauso-
lée, qui ne désemplit jamais, est situé à l’Est de ce monument 
incomparable de la Foi qu’il a servie jusqu’à son dernier souffle. 

Encore aujourd’hui, ses exploitations agricoles et daaras de 
Guédé, Boustane et Bakhdad perpétuent le souvenir d’un Saint, 
d’un érudit incomparable et d’un serviteur de Dieu inégalable. 
Tel un éclair fulgurant, il a traversé le ciel de l’Islam, laissant 
pantois un peuple abasourdi encore incrédule d’avoir compté 
dans ses rangs un « esclave de Dieu » de cette dimension. Su-
prême consécration de sa haute stature islamique, c’est toute la 
communauté musulmane du pays, toutes confréries confondues, 



Moustapha SAMB 
 

189 

 

qui a rendu hommage, à Serigne Abdou Khadre, à l’Imam des 
Imams, le jour de sa disparition en 1989.  

A la droite du Cheikh, au Paradis d’Allah, devant leur 
Maître, le Modèle Parfait (P.S.L.), il doit goûter avec délice le 
salaire de la constance dans la droiture pour la seule face de 
Dieu. Puisse son aura et sa baraka rejaillir un peu sur nous et 
nous inspirer dans notre quête de la béatitude éternelle par le 
moyen de la constance dans la voie tracée par Cheikh Ahmadou 
Bamba. 
 

Serigne Saliou Mbacké : ascète,  agriculteur hors pair et ami 
des enfants 
 

Serigne Saliou Mbacké, né à Diourbel en 1915 et disparu à 
Touba le 28 décembre 2007, il  est une forte personnalité reli-
gieuse du Sénégal fils de Cheikh Ahmad Bamba. Il est le 5ème 

khalife des mourides, bénéficiant d’une grande aura dans cette 
communauté et dans le monde musulman. 

Grand producteur, il a réalisé un énorme projet agricole 
(Khelcom) sur une surface de 45 000 ha. Il reprit de nombreux 
travaux de rénovations aussi bien internes qu’externes de la 
mosquée et la construction de l’université islamique qu’avait 
entamée son frère aîné Abdoul Ahad Mbacké. 

Il met en œuvre un plan de viabilisation de terrains 
d’environ 100 000 parcelles et un réseau d’électrification de la 
ville. De même, des canalisations ont été construites pour une 
meilleure évacuation des eaux de pluie. 

 
 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

190 

Ses œuvres 
 

D’abord l’éducation fut son occupation continue et depuis 
fort longtemps ; ses daaras où les étudiants travaillent dans les 
champs éparpillés à travers le pays (Ngott, Ndiapndal, Ndiou-
roul, Ndooka…) datent de plus d’un demi-siècle. Et, enfin, 
Khelcom acquis par le sang de beaucoup de villageois, le dernier 
établissement leur a ravi la vedette en raison de ses dimensions. 
Dans ses écoles, l’enseignement du Coran et l’éducation reli-
gieuse étaient associés au travail pour indiquer qu’il s’agissait 
d’activités inséparables. Serigne Saliou a fait du mouridisme une 
voie soufi connue actuellement à travers le monde entier. 

L’apprentissage du travail chez les jeunes leur confère la 
conscience qui permet à l’homme de s’accomplir, d’être utile à 
lui-même et à la communauté. Quant à l’éducation, elle a pour 
but dans ces daaras de faire connaître aux jeunes disciples le 
sens de la vie, les règles de comportement dans la société, les 
normes spirituelles et morales dont l’observation assure à chacun 
la sauvegarde de son humanité. L’accent est également mis sur 
les sciences religieuses car pour Serigne Saliou, la foi en Dieu 
est la principale dimension de l’homme. Cette entreprise 
d’éducation, qui s’adressait à des milliers d’élèves était entourée 
du plus grand soin de la part de Serigne Saliou qui y consacrait 
d’énormes ressources, donnant ainsi le signe d’un engagement 
personnel, profond. 
 
 
 



Moustapha SAMB 
 

191 

 

Serigne Bara Mbacké Falilou : Le bref Khalife qui a accom-
pagné tous ses prédécesseurs  
 

L’évocation de son nom laisse un goût d’inachevé dans 
l’esprit de bon nombre de disciples ; tant le magistère de ce pre-
mier petit-fils de Serigne Touba  devenu Khalife général des 
mourides fut bref, malgré son parcours et les espoirs qu’il susci-
ta.  

Ayant vu le jour à Touba en 1921, il n’est sorti de cette 
ville que durant sa tendre enfance. C’était d’abord en compagnie 
de son homonyme Serigne Mouhamadou Lamine Bara Mbacké, 
qui était venu l’y chercher juste quand il avait 7 ans.  

C’était pour le confier à un de ses disciples pour ses études 
coraniques : Serigne Modou Amar, qui avait son « daara » à Bo-
rel Keur Samba Diaw. Un village non loin de Ngaye-Mékhé, où 
viendra le voir celui qui l’avait confié à ce marabout. À la dispa-
rition de son homonyme, qui est le père de l’actuel Khalife géné-
ral des mourides, Serigne Sidy Makhtar qui lui a succédé, Se-
rigne Bara fut ramené auprès de Serigne Fallou en 1936. Mais, 
son père lui ordonnera d’aller poursuivre sa formation religieuse 
à Diamal, dans le département de Raffiné.  

Après cette étape, calligraphe maîtrisant le Coran et imbu 
de sciences religieuses, il retournera auprès de son père et guide 
Serigne Fallou Mbacké, en qualité de chargé de missions : celles 
qui demandent abnégation, engagement et courage. Bras droit de 
celui-ci, il dirigeait les disciples que ce deuxième Khalife géné-
ral des mourides amenait en pèlerinage aux lieux saints de 
l’Islam. Ce qui lui vaut son titre de « Aladji Bara » ; tant il est 
allé plusieurs fois à La Mecque. Après la disparition de son père, 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

192 

dont il a été le deuxième Khalife après son regretté frère Serigne 
Modou Bousso Dieng, Aladji Bara sera appelé aux côtés du suc-
cesseur de celui-ci, comme, encore, homme de confiance et 
chargé de missions. D’ailleurs c’est lui qui, sur ordre de Cheikh 
Abdoul Ahad Mbacké, avait accompagné Serigne Abdou Khadre 
Mbacké, « L’Imam des Imams », faire son dernier pèlerinage 
aux lieux saints de l’Islam.  

Il était si lié à celui-ci qu’il l’accompagnait tous les ven-
dredis pour diriger la prière à la Grande Mosquée de Touba. Son 
courage et sa combativité ont été décisifs pour contrer les deux 
tentatives d’assassinat dont Cheikh Abdou Khadre Mbacké, qua-
trième Khalife général des mourides, fut la cible.  

Maîtrisant l’Arabe et parlant parfaitement le Français, 
Aladji Bara était un maillon essentiel dans l’entourage de Se-
rigne Saliou Mbacké, dont il prit la lourde relève à partir du 27 
décembre 2007. Hélas il ne mettra en œuvre son sens de 
l’organisation, sa connaissance des hommes, son ouverture 
d’esprit que durant seulement moins de trois ans au service de la 
voie tracée par son grand-père.  

Mais avant de rejoindre Serigne Touba, fin juin 2010, il 
s’est attaché à l’embellissement et à la décoration de la Grande 
mosquée dans laquelle il était très souvent de toutes les prières 
hebdomadaires, depuis son inauguration en juin 1963. Serigne 
Bara Mbacké Falilou a également dynamisé les travaux de mo-
dernisation et d’assainissement de la ville de Touba, initiés par 
son prédécesseur Serigne Saliou Mbacké. Grand rassembleur, il 
avait cherché à réconcilier l’ancien président Wade avec Macky 
Sall, devenu président de l’Assemblée nationale. D’ailleurs, il 
avait rassuré celui-ci en lui remettant un stylo qu’il lui demande-



Moustapha SAMB 
 

193 

 

ra de garder jalousement, parce qu’il signera des décrets prési-
dentiels avec. Les faits lui ont donné raison, attestant du coup 
son mysticisme. Serigne Bara Mbacké intervenait également 
pour arranger les rapports entre même les employés et leurs em-
ployeurs, comme le prouve la médiation qu’il avait entreprise à 
Africamer, où les travailleurs étaient restés 44 mois sans sa-
laires. C’est donc dire que Serigne Bara Mbacké Fallilou a con-
sacré ses 89 ans sur terre au service de L’Islam et du Mouri-
disme, en particulier. 
 

Serigne Sidy Mokhtar Mbacké, 7ème fils de Serigne Bara et 
7ème Khalife de Bamba, assure et rassure Touba 
 

Face au président Macky Sall, qui lui a renouvelé son allé-
geance, Serigne Sidy Mokhtar lui a dit ce que tout le monde sait 
de lui : il n’a d’intérêt que pour Serigne Touba. Et à juste raison. 
Car, ce petit-fils de Khadimou Rassoul devenu le deuxième Kha-
life général des mourides, suite à la disparition de son cousin et 
aîné Serigne Mouhamadou Lamine Bara Mbacké Falilou, par 
ailleurs homonyme de son père, ne peut que vivifier l’héritage 
de son grand-père et celui de son prédécesseur. Il ne peut donc 
avoir d’intérêt et d’attention que pour ce qui fortifie l’Islam et 
l’héritage de Serigne Touba. Très tôt, son père l’a forgé dans ce 
sens, en lui enseignant le premier le Saint Coran. Un apprentis-
sage qu’il ira poursuivre auprès de son homonyme Serigne Sidy 
Mokhtar, pour ensuite s’attacher à l’étude du « Fiq » et des 
autres connaissances théologiques. Ce qui fit de lui un soufi, très 
tôt. 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

194 

Le cadre austère de Mbacké Kajoor, où il vit le jour en 
1925 y est pour quelque chose. Comme le fut son prédécesseur, 
Serigne Sidy Mokhtar est calife à un double niveau : il l’est pour 
Gouy Mbind, fondé par son précieux père. C’est depuis 1990 
qu’il est calife de son père, succédant à son frère aîné Serigne 
Abdoul Aziz Mbacké, qui avait remplacé leur aîné Serigne      
Modou Bara Mbacké en 1952. Ainsi Gouy Mbind tout comme 
les mourides sont entre de bonnes mains. En effet, Serigne Sidy 
Mokhtar, n’est attaché qu’à l’éducation et l’agriculture à travers 
ses daaras dans son village natal, à Tawfekh, Tamin et Keur 
Nganda. Des hameaux où il aime passer ses retraites spirituelles. 
Ses revenus, il les consacre aux travaux de rayonnement de 
Touba, à assister les disciples de son père, en particulier, et à 
faire voyager aux lieux saints de l’Islam des croyants nécessi-
teux. 

C’est pour cette dernière cause que depuis bien des années 
il séjourne annuellement à Dakar pour accompagner par les 
prières ceux qu’il fait partir à la Mecque. On l’appelait Serigne 
Cheikh Maty Lèye, du nom de sa mère, pour le distinguer de ses 
deux frères qui portaient le même nom que lui. L’histoire retien-
dra que dès son installation le 1er juillet à la tête de la confrérie 
des mourides, il commença par faire taire les clivages que l’on 
entretenait entre les confréries, entre les mourides et les Tidjanes, 
en particulier. L’histoire retiendra également que c’est sous son 
magistère qu’a été conçu et lancé le projet d’autoroute « Ila 
Touba », dont il a participé à la pose de la première pierre. Se-
rigne Sidy Mokhtar était et restera apolitique, parce que coiffant 
les chefs de toutes les chapelles politiques ; puisque, également 
et surtout, certain que son legs familial est plus riche et durable 



Moustapha SAMB 
 

195 

 

que tout autre héritage et activité. Ce qui rassure et assure du 
coup tous les mourides, parce que leur calife général est un sou-
fi, qui n’a d’intérêt que pour l’adoration d’Allah, les louanges au 
meilleur de ses prophètes et la vivification de l’œuvre de son 
grand-père, Khadimou Rassoul. Un immense et seul utile chan-
tier, qui fait qu’il est averti de toute modernité et s’attache à im-
primer sa marque sur l’évolution du monde, pour le bonheur des 
hommes. 

Les mourides ont été d’emblée rassurés parce que le 
chiffre 7 sonne comme pour lui : il est le 7ème Khalife de Serigne 
Touba. C’est lui qui a porté les minarets de la grande mosquée 
de Touba de 5 à 7. Il est le septième fils du très mystique Se-
rigne Bara. Serigne Sidy Mokhtar est devenu Khalife général des 
Mourides le mois de juillet, qui est 7e de l’année. Les cieux sont 
sept, tout comme les terres. La semaine en compte 7. Tout un 
symbole. Les anciens Grecs rappelaient que « tout est nombre ». 
Qu’Allah donc lui prête longue vie, plus que tous ses prédéces-
seurs ; surtout qu’en lui, tous voient le dernier fils de Serigne 
Touba sur terre, le très regretté Serigne Saliou Mbacké. Et pour 
cause ! 
 

A côté des cinq Califs : ces fils de Serigne Touba qui n’ont 
pas accédé au califat  

 
On connaît mieux, parmi les illustres fils de Serigne Tou-

ba, ceux qui ont accédé au califat et ont été sous les feux de la 
rampe. Pourtant, quelques-uns de ses fils ont vécu jusqu’à un 
certain âge, sans accéder au califat même s’ils occupent une 
place de choix dans le panthéon des mourides.  



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

196 

Serigne Abdoulahi Mbacké Borom Deurbi : Un trésor de 
qualités  

Cinquième fils de Serigne Touba après Serigne Mouham-
madou Moustapha Mbacké, Serigne Fallilou Mbacké, Serigne 
Mouhammadou Lamine Bara Mbacké et Serigne Bassirou 
Mbacké, Serigne Abdoulahi Mbacké a vu le jour en 1908 à Da-
rou Rahmane communément appelé Thiéyène, dans le Djoloff, 
après l’exil du Cheikh en Mauritanie. Sa mère, Soxna Fatima 
Koubra Al Kuntiyu, était la petite fille de Cheikh Sidy El 
Moukhtar Al Kuntiyu, un grand saint homme qui vivait en Mau-
ritanie.  

Serigne Abdoulahi Mbacké passa ses premières années au 
Djoloff, et quand le Cheikh partit à Diourbel en 1912, il le confia 
à Serigne Abdourahmane Lô à Darou Alimul Qabir pour son 
apprentissage coranique. Doté d’une intelligence phénoménale 
et d’une mémoire prodigieuse, il fit en un temps très réduit de 
brillantes études, maîtrisa le Saint Coran et en écrivit une copie 
pour le Cheikh. À Diourbel, auprès de son vénéré père, Serigne 
Abdoulahi Mbacké apprit beaucoup, diversifia ses connais-
sances, s’éprouva au travail et fit montre des qualités les plus 
honorables. Intelligent et cultivé, courageux et généreux, il n’a 
cessé de séduire son entourage.  

Très tôt, il a cherché à marquer son existence de son sceau 
personnel, et en 1930, il fonda à quelques kilomètres de Touba 
son village qu’il baptisa Darou Rahman, du nom du lieu où il vit 
le jour. Il vécut dans cette localité et éleva ses talibés dans 
l’adoration de Dieu et le respect du travail jusqu’au jour où il 
décida de créer un verger. Ce jardin appelé « Dër » en langue 
wolof, paraissait surprenant sur ces terres habituées à produire 



Moustapha SAMB 
 

197 

 

uniquement du mil, du niébé, du sorgho... Serigne Abdoulahi 
Mbacké était un trésor de qualités : un courage inégalable, une 
patience infinie, une noblesse d’âme, une volonté inébranlable, 
une intelligence parfaite, un altruisme inaltérable et une pondé-
ration inimitable 

Le 15 janvier 1960, Serigne Abdoulahi Mbacké s’éteignit, 
laissant les talibés dans un profond désarroi. Ses descendants 
dont Serigne Cheikh Mbacké, l’actuel khalife, ont hérité sa sa-
gesse et ses qualités, et à ce titre, tout le monde les estime pour 
le respect qu’ils imposent. Ils montrent également une envergure 
intellectuelle et morale louable, un savoir-être remarquable et 
une détermination sans faille. 
 

Serigne Chouaïbou : L’Éducateur et le Recteur 
 
Serigne Chouaïbou fut marqué de façon indélébile par les 

propos qu’il a retenus de sa rencontre avec son père et maître spi-
rituel Khadimou Rassoul. En effet, il lui avait dit : « Je voudrais 
que tu excelles dans l’étude du Coran et que tu te consacres à son 
enseignement ». Cette injonction fut un sacerdoce auquel il resta 
fidèle toute sa vie durant. Si le daara de Serigne Chouaïbou est 
devenu célèbre, mieux une école de référence au Sénégal et 
même au-delà, ceci est étroitement lié à l’engagement personnel 
de son recteur. Ce pédagogue de grande renommée avait en effet 
inventé des méthodes spécifiques à certains cas qu’on disait dé-
sespérés. C’est qu’en réalité sa résolution et sa détermination à 
faire porter le livre de Dieu dans la poitrine d’un enfant ne recu-
laient devant aucun obstacle. 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

198 

Alliant la rigueur de la pratique aux enseignements théo-
riques, les adeptes du daara de Serigne Chouaïbou, même à bas 
âge, prennent l’habitude très tôt de faire les prières canoniques 
dans la mosquée. Aussi, à l’approche du mois de Ramadan, leur 
faisait-il des séances d’exhortation en vue d’une meilleure con-
sidération du mois béni. On peut dire que toute sa vie, il l’a con-
sacré à l’enseignement et la vivification de l’Islam et de l’œuvre 
de Khadimou Rassoul.  

 
Mouhamadou Lamine Bara : Un mystique d’une très grande 
renommée  

 
Serigne Mouhamadou Lamine Bara Ibn Khadimou Rassoul 

a vu le jour à Touba. Il est l’homonyme de Serigne Bara Falillou 
premier petit fils calife. Chaque année, l’anniversaire de sa       
naissance est commémoré à Mbacké Cajoor par la communauté 
mouride, particulièrement sa famille, sous la direction de         
Serigne Cheikh Maty Lèye, son actuel khalife. Cheikh Mou-
hammadoul Amîn Bara Mbacké, plus connu sous le nom de Se-
rigne Bara, a vu le jour à Touba, ce fut en 1891. Frère cadet de 
Serigne Mouhammadou Moustapha Mbacké dont il est de même 
mère (Soxna Aminata Lô), il est une personnalité connue du 
mouridisme et d’ailleurs. Son séjour à Mbacké Cajoor est un 
moment repère dans sa vie, et les nombreux témoignages de ses 
contemporains sont révélateurs sur le charisme du saint homme. 

C’était ainsi un mystique de très grande renommée, et ses 
prières miraculeuses de même que ses prodiges (carâma) dépas-
saient l’entendement humain. Le tout témoigne d’un homme de 



Moustapha SAMB 
 

199 

 

Dieu, dont l’agrément obtenu auprès de Son Maître, se mesure à 
la promptitude de l’exaucement de ses vœux. 
 

Serigne Bassirou Mbacké : Le Modernisateur de Porokhane  
 

Serigne Bassirou Mbacké  est décédé en août 1966. Deux 
ans plus tard, ce sera au tour de Serigne Fallilou, deuxième kha-
life général des mourides alors que c’est Serigne Bassirou son 
jeune frère qui devait le remplacer. C’est ainsi que Serigne Abdou 
Lahad qui a la même mère que Serigne Chouaïbou qui lui succède 
en tant que troisième khalife de Bamba. De Serigne Bassirou 
Mbacké, on retient que c’est lui qui a réhabilité le village  de 
Mame Mor Anta Saly, père de Serigne Touba, Porokhane et y 
organise chaque année un pèlerinage à la mémoire de Mame Diar-
ra Bousso, la mère de Serigne Touba. On retient surtout de Se-
rigne Bassirou ses connaissances islamiques et son amour pour 
la terre. Il est connu pour être un grand producteur d’arachide. Il 
a écrit beaucoup de livres (Minanoul Bakhil Khadim) et fondé 
de nombreux villages.  

 
Serigne Mourtala Mbacké : Le Pieux chevalier de l’Islam  

 
Serigne Mourtala Mbacké est connu comme étant le mi-

nistre des Affaires étrangères des mourides. À ce titre, il a instal-
lé des dahiras partout dans le monde et diffusé partout 
l’enseignement de son père. Ce pieux chevalier de l’Islam a con-
sacré toute sa vie à véhiculer les enseignements de son père. Il 
s’est éteint en août 2005 au Maroc.  



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

200 

Il faut rappeler que Serigne Touba compte de nombreux 
fils disparus à bas âge. Ils ont été enterrés à (Khourou Mbacké) 
où le Cheikh a vécu des années durant. 
 

L’exil raconté par Serigne Touba lui-même 
 

De son départ de Mbacké Baary le 10 août 1895 aux es-
cales de Djéwol, Kokki, Louga, Saint-Louis du Sénégal alors 
capitale de l’Aof, Dakar, à son transfert dans le bateau vers le 
Gabon, à son séjour au Gabon (Île de Mayumba, Lambaréné) 
jusqu’à son retour au Sénégal le 11 novembre 1902,  le Cheikh 
fut confronté à de rudes épreuves organisées par l’administration 
française elle- même.  

Sur les étapes de l’Itinéraire : extrait de l’ouvrage du 
Cheikh intitulé « Jazâ’ush-shakûr »43. 

Nous évoquerons pour chaque étape le récit qu’il en a fait 
avant d’aborder le commentaire par des textes et autres illustra-
tions. 

Je cherche auprès de Dieu une Protection contre les ma-
lices de Satan le Lapidé « Je me mets sous Ta Protection contre 
les coups d’aiguillon des démons et je me mets, Seigneur ! Sous 
Ta Protection, afin qu’ils (les démons) ne soient jamais présents 
en moi ». S.23 V.98 

Au Nom De Dieu, Le Clément, Le Miséricordieux 
O mon Dieu ! Accorde la Paix, le Salut et la Bénédiction à 

Celui que Tu m’as choisi comme Intermédiaire et Intercesseur, 

                                                
43. Extrait de l’ouvrage du Cheikh  Jazâ’ush-shakûr traduit par Serigne Moussa 

Ka. 



Moustapha SAMB 
 

201 

 

notre Maître Mohammad, à sa Famille et à ses compagnons et 
fait de ce présent ouvrage une Joie pour Lui ; que la Paix, le Sa-
lut et la Bénédiction de Dieu soient éternellement sur Lui, sur sa 
Famille, sur ses Compagnons et sur l’ensemble des Amis de 
Dieu. Ainsi soit-il, Ô Toi Maître des Mondes !  

La Récompense du Digne de Reconnaissance, le Bienveil-
lant, Qui m’a préservé de tout oppresseur opiniâtre et de Satan le 
Rebelle et m’a éloigné de tout ce qui comporte un mal ou un 
préjudice, et ce, à jamais ; dans la réponse au Mauritanien Abû 
Latîf :  

Puisse Dieu - qu’Il soit Béni ! Exalté ! - répandre Sa Grâce 
sur nous et sur lui (‘Abdu Latîf), Ici-Bas et dans l’Au-Delà, sans 
la moindre tâche, ni la moindre confusion ainsi soit-il, Ô Toi 
Maître des Mondes !  

Louange à Dieu  Qui a fait accéder l’auteur de ce livre au-
près de Lui, par l’Intermédiaire de Son Livre Très Précieux (le 
Coran) et par l’Intermédiaire de la Plus Noble de l’ensemble des 
créatures auprès de Lui, en l’occurrence notre Seigneur et Maître 
Mohammad, sur Lui, sur sa Famille et sur ses Compagnons, Ses 
deux Plus Pures Prières, de même que sur tout Prophète et tout 
Envoyé, qui sont Bienheureux par Ses deux Marques d’Honneur 
(Ici-Bas et dans I ‘Au-Delà).   

Après cela, ceci est un récit relatant quelques-uns  des 
Bienfaits du Maître des Mondes, en vue de Lui témoigner Grâce 
- Exalté Soit-IL ! - en ma qualité de Serviteur du Juste, qui est 
l’intègre. Que la Paix et le Salut soient éternellement sur Lui, sur 
sa Famille et sur ses Compagnons - ainsi soit-il !  



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

202 

 

Étape de Mbacké Barry  
 

Sache, Ô toi le vertueux frère ! - puisse Dieu Le Très-Haut 
nous préserver du préjudice de tout persécuteur   : Je suis sorti le 
samedi 4ème jour du mois de Safar en l’an 1313.h (1895) de la 
demeure que j’avais édifiée sur la terre du Djoloff (il s’agit de 
Mbacké Bâry), après avoir reçu la convocation du Gouverneur 
de Saint-Louis  (le 4 Safar 1313) : Il importe d’apporter une lu-
mière sur l’énigme que peuvent laisser la date du 4 Safar 1313 et 
celle du 18 Safar 1313 dans la tête de celui qui sait qu’on célèbre 
le départ en exil du Cheikh le 18 Safar 1313. Certes, pour mieux 
l’occulter et le garder jalousement, il confia le mystère du 18ème 
jour de Safar aux doyens parmi les plus proches des disciples, en 
mentionnant le 4ème jour de Safar, date à laquelle il entreprit 
fermement de sortir, détermination à laquelle il ne renonça point 
jusqu’à ce qu’elle soit la Volonté de Dieu 14 jours plus tard. 
Alors, comme pour se faire bénir cette détermination et comme 
pour informer son commensal que c’est avec la même détermi-
nation du 4ème jour qu’il est Sorti le 18ème jour - car au 18ème, il 
ne renoua pas sa détermination, ni ne reformula son intention - il 
mentionna le 4 Safar dans son récit, voulant montrer surtout que 
l’acte vaut ce que vaut l’intention.  

Donc, il confia à nos aînés que c’est au 18ème jour qu’il sor-
tit de facto. Il commença à en célébrer l’anniversaire durant la 
période d’un peu moins de huit ans d’exil et perpétua la tradition 
qu’il a déjà résolument adoptée, c’est-à-dire de rendre grâce à 
Dieu du départ en exil qui réalisa tous ses vœux. 

 



Moustapha SAMB 
 

203 

 

Étape de Diéwoul  
 

Je rencontrai alors son plénipotentiaire  qui conduisait sa 
troupe vers cette demeure bâtie exclusivement pour étudier et 
enseigner, dans l’après-midi du même jour, dans une localité 
appelée Diéwoul.  

Et nous nous quittâmes après notre rencontre, par la Vo-
lonté de Dieu, le Très-Haut, le Très Savant ; j’ai passé la nuit du 
Dimanche dans cet endroit (Diéwoul) sur l’Ordre de Celui Qui 
est Dieu, le Très-Haut, l’Unique.  
 

Étape de Kokki  
 

Je partis alors de là-bas après la prière du matin ; ce jour-
là, je récitais le Coran et priais sur Celui dont la Prière sur Lui 
est le Plus Grand des Profits (il s’agit du Prophète). J’ai passé la 
journée dans une localité appelée Kokki, chez Cheikh Mukhtâr  
qui, à son époque, fut le Maître de tout membre de la Commu-
nauté de notre Seigneur Mohammad, le Choisi par Excellence, 
dans cette partie de la Terre de Dieu le Très Haut, dite Kajoor - 
sur Lui (le Prophète), sur sa Famille et sur ses Compagnons, les 
deux Saluts de Celui Qui me préserve de tout injuste.  

Je sentis ce jour-là le besoin de versifier les noms des Gens 
de Bedr - sur eux l’Agrément de Celui Qui, grâce à eux, m’a 
préservé de tout traître - et de prier sur notre Seigneur et notre 
Maître Mohammad l’Effaceur de l’affliction qui n’a jamais cessé 
d’être un Océan de Générosité et un Lion dans les Batailles, sur 
Lui, sur sa Famille et sur ses Compagnons, les deux Saluts de 
Celui (Dieu) à Qui je me suffis en dehors des sultans, comme je 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

204 

me suffis au Prophète (Paix, Salut et Bénédiction de Dieu, le 
Très-Haut, sur Lui)  en dehors de tous les autres intermédiaires 
(asbâb).  
 

Étape de Louga  
 

Je quittai cette localité bénite (Coki) dans la nuit, accom-
pagné d’une foule de gens, et ce fut comme si je marchais seul, 
sans associé nous arrivâmes peu avant l’aube dans le cercle dit 
de Louga.    

Et cette nuit-là, je fus quant à moi, parmi ceux qui ne pen-
chent que vers Dieu, le Très Haut ; j’y ai passé la journée en ré-
citant la Meilleure Mention (la Parole de Dieu) et en priant sur 
Celui par la Grâce de qui je suis préservé de toute machination.  

Je partis de là-bas, puis j’ai effectué la prière de l’après-
midi à la gare, pour la Face de Dieu, qu’Il soit Béni et Exalté, 
Lui Qui m’a favorisé d’une Bonté Pieuse ; puis-je pénétrai dans 
le train où j’ai loué (Dieu) dans mes propos et communiqué par 
amour ceci :  

« J’exalte la Sainteté de Celui Qui, sur terre et sur mer, fait 
mouvoir toutes les machines et les maîtrise ensemble ».  

« J’exalte la Gloire de Celui Qui, dans le train, m’a favori-
sé du Service du Seigneur de Médine ».  

« J’exalte la Pureté de Celui Qui fait pénétrer dans le jour 
la nuit et les mystères dans les manifestations ».  

 
 



Moustapha SAMB 
 

205 

 

Étape de Saint-Louis  
 

Je descendis du train peu avant la prière du Maghreb et fus 
interné dans une résidence par l’oppresseur. J’ai passé dans cette 
résidence le reste du mois de Safar et le mois de Râbi’ul Awwal, 
sur l’Ordre de Celui sur Qui on s’appuie et auprès de Qui on 
trouve Assistance, sauf les deux derniers jours de ce mois (un 
Jeudi et un Vendredi)  et durant ces deux mois, le Pourvoyeur 
m’a octroyé des Dons choisis et réunis en mon intention.  

Je partis de cette île  où j’ai composé le mémorial des Gens 
de Bedr qui sont des lions, sur eux l’Agrément de Celui Qui m’a 
préservé par eux de tout rebelle et jaloux. J’ai également compo-
sé dans cette île deux introductions à la Prière sur le Prophète, 
l’Intercesseur  (sur Lui, sur sa Famille et sur ses Compagnons, 
les deux Saluts) de Celui Qui m’a préservé de quiconque désap-
prouve le fait qu’Il soit au Rang le plus Elevé.  

J’ai subi dans cette île (Saint-Louis), au cours de cette pé-
riode, des épreuves que je n’évoquerai jamais, par courtoisie à 
l’endroit du Plus Digne de Reconnaissance, Qui est adoré par 
amour pour Sa Face ; celles-ci (ces épreuves) étaient une éduca-
tion spirituelle de la Part du Vivant (Dieu) Qui ne meurt pas, Lui 
Qui m’a dispensé de recourir aux armes contre l’assassin.  

Je partis de cette île (Saint-Louis) un Jeudi matin, au cours 
duquel Celui Qui Fait Mourir (al Mumît), Celui Là Qui Suffit,  
m’a protégé contre le Gouverneur et ses troupes, après mon re-
cours (à Lui).  
 
 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

206 

Étape de Dakar 
 

Je pris alors le train jusqu’à Dakar où j’ai passé la nuit du 
Vendredi à réciter les plus efficientes des formules d’invocation 
(de Dieu).  

Et de là, je partis en prenant le bateau dans lequel je fus 
protégé par Celui Qui Suffit (al Kafî) ; Celui Qui Fait Mourir (al 
Mumît) contre les promoteurs de la déportation, jusqu’à ce que 
nous atteignîmes la célèbre île du Gabon dont la damnation des 
habitants auprès de Dieu et auprès de la totalité des Amis de 
Dieu, le Très-Haut, est très connue.   

Premièrement : Récit des évènements de la première année  
Il m’arriva, au soir de la veille du Vendredi, à Dakar où 

j’entrepris la répétition de la plus Efficiente des Mentions dont je 
ne me séparerai point jusqu’à mon entrée au Paradis promis aux 
pieux, ce qui suit :  

« Le Gouverneur me fit venir de la maison où j’avais 
l’intention de passer la nuit pour me reposer et m’incarcéra dans 
une cellule dans laquelle on n’introduit pas quelqu’un à qui l’on 
veut de la quiétude » ;  j’entrai alors dans cette cellule totalement 
obscure, m’abandonnant à Celui Qui a dit :  

« À moins qu’on ne soit victime d’une injustice. » (S.4 
V.148), car je fus, quant à moi, en cette nuit bénie, victime d’une 
injustice. Dieu Le Très-Haut m’a préservé, selon toute Sa Gran-
deur, de toute iniquité.  

Je me mis à prier sur le Prophète, l’Élu le Plus Pur, le 
Choisi, le Meilleur, sur Lui, sur sa Famille et sur ses Compa-
gnons qui sont d’excellents remparts, la Prière et le Salut de Ce-



Moustapha SAMB 
 

207 

 

lui Qui m’a préservé grâce à Lui et grâce à ses Compagnons, les 
Pieux  (que Son Agrément soit sur eux) des machinations de 
l’ensemble des malfaiteurs ; je me mis alors à réciter les deux 
sourates bénites qui préservent de l’Enfer et de la Honte et qui 
sont « La Vache »  et « La Famille D’Imran ».  

Celles-ci m’ont protégé contre les gens qui profèrent des 
intimidations et m’ont sorti de cette cellule obscure, souillée et 
abominable, par le Bienfait de Celui Qui me favorise dans tout 
ce qui est permis, et dans cette cellule, j’ai dit :  

« Chaque fois que je me souviens de cette nuit, de ce Gou-
verneur et de l’indécence, J’ai subitement une tendance à la 
guerre par les armes, mais l’Effaceur (des péchés) me 
l’interdit ».  

Les Éloges et la Prière sur l’Elu le Plus Pur, sur Lui la 
Prière de Celui Qui m’a favorisé en Dons ; et, grâce à Lui (le 
Prophète), je me suis départi de Satan.  

Les Éloges de l’Elu le Plus Pur constituent mon profit, ils 
me procurent tout ce que je veux parmi les choses licites.  

Ils me réalisent les vœux avec agrément et m’ont totale-
ment préservé de Satan le Rebelle.  

Le panégyrique du Prophète m’a accordé des faveurs qui 
n’ont jamais échu à quelqu’un, point du tout ! Et m’a gratifié de 
l’Ordre Créateur « Kun ».  

Quiconque doute de ma qualité de Serviteur de l’Elu le 
Plus Pur (al Muçtafâ), sur Lui la Prière de Celui Qui l’a Guidé et 
Choisi.  



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

208 

Celui-là est abusé par sa présomption et par Satan le Mau-
dit, qu’il se réfugie donc auprès de notre Seigneur,  Lui Qui Se-
court Providentiellement (al Mucîn).  

J’ai énoncé un vers et celui-ci est le meilleur témoin, et 
point celui qui a entendu n’est à l’instar du spectateur.  

Je me suffis à Dieu en dehors des roitelets et à Moham-
mad, en dehors des auxiliaires.  

Sur Lui la Meilleure Prière et le Meilleur Salut, sur sa Fa-
mille et sur ses Compagnons qui ont éloigné les ténèbres  

L’éloge du Prophète m’a valu des dons qu’aucun de mes 
pairs ne verra, et quelqu’un du nombre de mes pairs n’existe 
même pas dans les deux Demeures.  

En mer, j’ai adressé à l’Elu le Plus Pur des Éloges dont le 
charme méprise la splendeur de l’écume.  

Le Choisi, le Meilleur a déversé sur moi, devant la splen-
deur de l’écume, une magnifique onde de bienfaits qui sous-
estime la mer.  

J’ai fait son panégyrique devant celui qui n’adore jamais 
(Dieu), manifestant ainsi à ce dernier mon hostilité et ces 
louanges ont effacé mes troubles  

J’ai fait son Éloge devant celui qui ne se prosterne jamais, 
Il (le Prophète) m’a comblé en réalisant mes vœux et en me 
pourvoyant d’or  

J’ai fait la Louange devant celui qui ne rend pas (à Dieu) 
un culte et Il (le Prophète) m’a chargé du Salut des gens qui ado-
rent Dieu.  

Il (le Prophète) m’a secouru par les Gens de Bedr, qui sont 
des notables et Il ne conduit pas dans mon voisinage le pervers.  



Moustapha SAMB 
 

209 

 

Sur Lui, la Prière de Celui Qui me préserve tout le temps 
de toute personne qui cherche à m’affronter.  

Sur Lui les deux Saluts du Gardien-Vigilent (al Hafîzh) 
Qui écarte celui qui se dirige de façon téméraire vers ma de-
meure avec de mauvaises intentions.  

Sur Lui les deux Saluts de Celui Qui est le Maître des Af-
faires, Lui Qui m’a préservé aussi bien du chargé de mission que 
du Gouverneur.  

Sur Lui les deux Saluts de Celui Qui m’a apporté ce qui 
me réjouit, et ce, sans préjudice.  

Sur Lui les deux Saluts du Noble-Généreux, Qui m’a attiré 
les Bénédictions et m’a neutralisé les ennemis.  

Seigneur ! O Toi le Très-Proche, ô Toi Qui Exauce les 
Vœux, accorde Prière, Salut et Bénédiction à notre Seigneur et 
Maître Mohammad, à sa Famille et à ses Compagnons, comme 
Tu m’as élargi de la cellule de ce Gouverneur (à Dakar), ô Toi à 
Qui reviennent les cieux, les terres, ce qu’ils contiennent et la 
totalité des choses.  

Je ne leur prêtais aucune attention, très confiant que mon 
Seigneur est avec moi, et que c’est Lui, le Très Haut, Qui est 
mon Seigneur, mon Ami et mon Bien Aimé. Alors je 
m’adressais à Lui, qu’Il Soit Béni et Exalté, à travers un poème 
composé à partir de Son Livre, le Très Haut, aux versets profi-
tables : « Je remets, quant à moi, mon sort entre les Mains de 
Dieu certes Dieu Connaît parfaitement Ses créatures. » (S.40 
V.44).  

Et Il m’a accordé en cela un exaucement sublime et m’a 
dompté certains de ses ennemis, puis anéanti les autres.  



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

210 

Mon attachement est dévolu à mon Seigneur Qui est bien 
au-dessus de toute limite, ma louange Lui revient aussi, car il est 
en ma faveur, Lui Qui Détient le Secours.  

J’ai disposé mon compte à Dieu, en vue de témoigner de 
son Unicité, étant le Serviteur de Celui qui, grâce à Dieu, m’a 
fait rétablir ce qui était corrompu.  

Je me suis réjoui du fait que Dieu est le Subsistant, Il a réa-
lisé l’ensemble de mes vœux et ma transaction en Dieu n’est pas 
déçue.  

L’Éternel Qui est le Noble m’a préservé des préjudices, Il 
est aussi en ma faveur par Sa Générosité Suffisante contre 
l’amusement et la déviation.  

L’Éternel Qui Honore m’a préservé de ce qu’IL n’agrée 
pas, mon intégralité est véridique et IL m’a procuré tout ce que 
je convoitais  

La compagnie de Dieu a préservé mon côté de l’ensemble 
des ennemis et a abonni mon cœur et mon corps.  

Quand je fais l’éloge de l’Élu le Plus Pur (al Muçtafâ), le 
Malveillant s’éloigne et m’est assujetti celui qui manifeste de 
l’hostilité et de la jalousie.  

On m’a dompté les cœurs des rois de mon époque, par la 
mort de celui qui, dans son extradition, ne s’est point dirigé vers 
mon territoire.  

Je suis satisfait du Choisi le Meilleur et de l’ensemble des 
Compagnons, grâce à eux se détourne quiconque se dirige vers 
moi pour me nuire, dès qu’il en a l’intention.  



Moustapha SAMB 
 

211 

 

Les Compagnons du Choisi (al Muçtafâ) me préservent de 
tout jaloux, de même qu’ils me préservent de celui qui 
m’affronte parmi les ennemis de Dieu. 

Quand je fais l’éloge de l’Élu le Plus Pur (al Muçtafâ), Il 
me pourvoit en richesse et Il m’accorde par son Agrément tout 
ce qui m’enchante.  

Mes vœux se sont réalisés dans la Sécurité et l’Agrément 
et mon Seigneur m’a favorisé en Dons et m’a octroyé le pays.  

J’ai obtenu en provenance du Pourvoyeur des Avantages et 
des Bienfaits qui m’ont préservé de ceux qui attribuent à Dieu 
une mère et un fils.  

Quand je fais l’Éloge de l’Élu le Plus Pur (aI Muçtafâ), ce-
la me préserve de ce qui engendre le mal et, aujourd’hui, je suis 
un bienheureux.  

Ma reconnaissance, après ma louange, ainsi que mon 
agrément, s’adressent à mon Seigneur, dans la Meilleure Men-
tion qui s’élève vers les Cieux.  

Mon action de grâce est à mon Seigneur, par le Livre qui 
m’a préservé du préjudice, m’apportant ce qui m’a amené à 
l’expression de certitude « Qad ».  

Mon Seigneur m’a guidé par ce qui m’a conduit vers Lui 
(le Prophète), sur Lui les deux Saluts de Celui Qui a préservé 
mon intégralité des flammes.  

Il m’est parvenu du Savant une science authentique et 
point je ne rencontre un facteur d’affliction.  

J’ai l’intention de rendre grâce à Dieu par des écrits conti-
nuels qui font l’Éloge de Celui en qui mon intégralité s’est con-
firmée par cela.  



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

212 

Il est le Prophète-Envoyé que jamais un poète n’enchante 
par ses poèmes sans qu’Il ne lui comble son attente.  

J’adresse à l’Élu le Plus Pur (al Muçtafâ) mes éloges, me 
séparant, grâce à Lui, de ceux qui me sont liés de près ou de 
loin, pour mon Seigneur.  

J’ai émigré secrètement vers mon Seigneur et vers le Choi-
si le Meilleur et Il m’a apporté des aussières, de même que des 
bittes.  

Les Bienfaits qui m’ont été sélectionnés se sont drainés 
vers moi sans peine, ont effacé mon malheur et fait perdurer ma 
prospérité.  

La dédicace de mes poèmes s’adresse à Celui qui réalise 
les vœux et qui, par mon présent et mon avenir, me fait oublier 
mon passé.  

Il est le Charmant, le Noble, il n’existe point du tout son 
égal parmi les créatures, Il m’a procuré ce qui a tranquillisé mon 
âme.  

Que la Prière,  le Salut et la Bénédiction soient éternelle-
ment sur l’Elu le Plus Pur (al Muçtafâ), Celui dont le Rang est 
au-dessus de l’ascendance et de la progéniture. 

L’Envoyé de Dieu m’a assurément écarté ce qui est abject 
et Il m’a accordé l’ardeur que tous les persévérants avaient en 
Lui.  

Il est l’Envoyé, l’Intercesseur qui m’a préservé de celui qui 
m’est hostile et quiconque souhaite ma déchéance, ne se sépare-
ra plus de l’inquiétude.  

Il m’est évident que Dieu est mon Seigneur et souverain et 
point je n’approuve quelqu’un qui s’oppose à l’Absolu.  



Moustapha SAMB 
 

213 

 

Si un préjudice se dirige vers moi, ou si j’ai besoin d’une 
chose, je L’invoque (Dieu) et quiconque ne me rend pas honneur 
est sans équivoque un pervers.  

Mes éloges s’adressent à Celui qui m’a favorisé en toute 
sécurité dans la Joie et l’Agrément et m’a jadis écarté le détrac-
teur.  

Sur l’Elu le Plus Pur (al Muçtafâ) les deux Meilleurs Saluts 
de Celui Qui Honore, sur sa Famille et sur ses Compagnons qui 
m’ont écarté le rebelle.  

C’est par les Éloges de l’Envoyé de Dieu que je me suis 
départi de l’isolement et il m’a procuré des fortunes qui ne 
s’épuiseront jamais.  

Quand je fais l’éloge de l’Élu le Plus Pur (al Muçtafâ), il 
est enchanté et affiche le sourire, sur Lui les deux Saluts de Ce-
lui Qui me préserve de son détracteur  

Il m’a incité à faire l’Éloge de Celui dont on suit les Traces 
(al Muçtafâ), Mohammad en l’occurrence, sur Lui les deux Sa-
luts de Dieu, jusqu’à ce que le Capitaine de l’équipage  se mo-
dère. 

Lors de mon passage dans cette felouque, toutes les 
épreuves vexatoires susceptibles d’être infligées à un persécuté 
ne signifiaient rien devant la mesure qui me frappait, du fait de 
l’éloignement des miens (ma famille), de mes compagnons et de 
mes demeures, pour la Face de Celui Qui est Très-Bienveillant à 
mon égard, en tout lieu.  

Je suis resté dans ce bâtiment en accomplissant le bien (les 
bonnes actions), jusqu’à ce que son équipage face la ronde, 
émerveillé par mes actions et par mes répliques.  



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

214 

Lorsque le Capitaine du Bateau vit la correspondance que 
le Gouverneur lui a destinée (que le Maître des Destinées me 
préserve contre ce dernier, par la Grandeur de Sa Quiddité et 
contre tout oppresseur), il s’énerva sévèrement, alors que moi, je 
récitais la Bonne Parole.  

Par suite de ce qu’il vit dans la lettre de ce Gouverneur 
contre qui, Celui Qui Suffit, le Maître des Destinées, m’a proté-
gé, il donna l’ordre de sortir mes bagages de la cabine où j’étais 
et dans laquelle j’avais tout ce que je préférais ; ils me firent sor-
tir avec mes bagages de cette cabine et m’amenèrent dans une 
autre où j’ai séjourné comme un mort à cause de mon affliction 
et du fait d’être séparé de tout ce qui était à ma portée, et chacun 
des membres de l’équipage se plaisait à venir me regarder, uni-
quement pour m’ironiser.  

C’est alors qu’un taureau se lança vers moi et chacun 
d’eux se mit à ricaner, persuadé qu’il allait me massacrer. Le 
taureau s’envola comme s’il avait des ailes, par la Volonté de 
Celui Qui m’a vengé de lui (le Capitaine) et l’a déçu. J’ai exalté 
en ce moment Dieu et ensuite je L’ai loué en cela, Qu’Il soit 
Béni et Exalté.  

Lorsque je suis resté au même endroit des jours durant, ob-
servant les cinq prières debout, le Capitaine du bateau vint me 
voir, jugulé par mon Maître Spirituel, le Patron de Médine  (sur 
Lui, la Paix, le Salut et la Bénédiction de Dieu, sur sa Famille et 
sur ses Compagnons ; que Dieu bénisse sa Famille et ses Com-
pagnons, sans association), ce dernier, en l’occurrence le capi-
taine de l’équipage me dit « tu as été vraiment victime d’une 
injustice ».  



Moustapha SAMB 
 

215 

 

Et finalement, tous ceux qui étaient doués de raison désap-
prouvèrent avec véhémence les auteurs de ce crime et les ont 
même blâmés. Leur médecin, communément appelé « docteur », 
me parvint, alors qu’en ce moment j’étais opprimé, victime 
d’injustice et prisonnier. Il me dit :  

« J’ai une sympathie envers vous et je vous apporterai 
toutes les formes d’assistance possibles », subjugué par Celui 
Qui apporte le Secours Providentiel, Lui Qui est Généreux en 
agissant à Sa Guise sur les créatures.  

Alors, Dieu - qu’Il soit Béni et Exalté ! - par Sa Volonté, 
m’introduisit dans une meilleure cabine ; la Louange, la Recon-
naissance et la Grâce Lui reviennent pour tous ces Bienfaits.  

Après cela, un jeune blanc, parmi les membres de l’équipa-
ge du bateau vint à moi, dans le cœur de qui le Maître de La 
Royauté introduit une sympathie envers ma personne.  

Ce garçon finit par me rendre service à la manière des as-
pirants (murîds) et m’apportait tout ce dont j’avais besoin, par 
asservissement du Maître Du Jour du Jugement Dernier. En ce 
moment, s’est manifesté à moi le secret de Sa Parole, le Très 
Haut :  

 « Certes Dieu gratifie de Ses Biens qui Il veut, sans rè-
glement en retour ». (S3 V37). 

Je restais dans cette cabine, dans la Mention du Nom de 
Dieu, l’Action de Grâce à Dieu et les œuvres pies et ce, nuit et 
jour, jusqu’à ce que nous débarquions de ce bateau et, après ma 
descente vers d’autres horizons, nul autre n’y a plus jamais em-
barqué. 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

216 

Cette situation dura jusqu’à ce qu’il fasse totalement nau-
frage, en se renversant dans les profondeurs. Et point mon dé-
barquement de ce bateau ne fut relatif à la gravité de cette situa-
tion, mais s’est effectué par la Grâce de Dieu, qu’IL Soit Béni et 
Exalté ! - Lui Qui est l’Auteur de la confluence des deux mers.  

Le premier fait qui m’est arrivé, après mon départ de Da-
kar, où je fus libre de la cellule atroce par la mention du Nom de 
Dieu, c’est ma rencontre avec quelqu’un sur le rivage de Cona-
kry, faisant partie des rebelles qui ne s’humilient jamais auprès 
de Dieu -qu’Il soit Béni et Exalté - et qui ne cessent d’être in-
grats. Ce dernier a trouvé entre mes mains le Livre Sacré de 
Dieu, -le Noble-Généreux, par lequel Dieu - qu’Il soit Béni et 
Exalté ! -exauce toutes mes sollicitations, et me dit : « maître, 
passez-moi le Livre que vous avez entre les mains ». C’était un 
chrétien (de race blanche) et point il ne se départira du châtiment 
et du blâme.  

Je le posais alors sur ses mains de transgresseur et il se mit 
à regarder les versets pleins de profits qui lui révélèrent son sort. 
Le début de ce qu’a lu cet ennemi de confession chrétienne, dans 
le Livre de Celui auprès de Qui quiconque cherche assistance, 
triomphe - qu’Il Soit Béni et Exalté ! Je célèbre Sa Gloire.  

Lui Qui apporte Son Secours à quiconque le cherche au-
près de Lui  et Sa Parole Annonce aux hypocrites qu’ils auront 
des tourments douloureux, ceux qui prennent les négateurs 
comme des amis intimes à la place des croyants. Est-ce donc 
chez eux qu’ils espèrent trouver puissance et considération, alors 
que la puissance et la considération appartiennent entièrement à 
Dieu ? 



Moustapha SAMB 
 

217 

 

Il vous a révélé dans le Livre que si vous les entendez re-
nier et prendre en dérision les versets (ou Signes) de Dieu, ne 
vous asseyez point avec eux, jusqu’à ce qu’ils entrent dans un 
sujet différent, (sinon) vous serez semblables. 

Dieu réunira certainement hypocrites et négateurs tous en-
semble en Enfer. Ceux qui sont à l’affût de vos nouvelles,  Dieu 
vous ouvre (quelques portes de Ses Bienfaits), ils disent : 

« N’étions-nous pas avec vous ? » et Si les négateurs ont 
une part de (succès), ils disent « est-ce que nous n’avons pas mis 
la main sur vous pour vous soustraire aux croyants ?  Dieu sera 
votre Arbitre Suprême au Jour de la Résurrection et Dieu ne 
donnera jamais d’arguments aux négateurs contre les croyants » 
(S.4 V.138, 139, 140,141). 

Lorsque ce chrétien tomba sur ces versets, j’étais convain-
cu que certains d’entre eux s’adressaient à lui et lui seul dans 
cette assemblée, et que d’autres parmi ces versets s’adressaient à 
moi-même, à l’exclusion de tout autre dans l’assemblée, alors 
qu’en ce moment, il se moquait de moi, en vue de me renier.  

Au terme de cette audience qui nous a révélé nos secrets, il 
m’est parvenu quelqu’un, c’est un musulman, l’un de notre élite 
et de nos vertueux. Il sollicitait, par optimisme à l’égard de ma 
personne, une recommandation, après m’avoir honoré par toute 
sorte d’hospitalités conformes aux convenances.  

Je lui ai confié alors que les sciences utiles, dans leur tota-
lité, sont contenues dans la formule d’attestation de l’Unité de 
Dieu « Il n’y a de Divinité que Dieu, Mohammad est l’Envoyé 
de Dieu », que les deux Saluts de Dieu soient sur Lui, sur sa Fa-
mille et sur ses Compagnons.  



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

218 

Ensuite, je lui ai développé cette formule, alors qu’il était, 
quant à lui, assis à côté de moi, en ces termes :  

« Celui qui a une aspiration dans son existence vers un 
autre que le Maître des Destinées et des Créatures point son as-
piration n’est profitable et son âme charnelle le mènera vers les 
Portes de l’Enfer. Et celui qui aspire à Lui (Dieu) par autre chose 
que ce qu’a apporté Celui qu’Il a Choisi et Honoré, Notre Sei-
gneur Mohammad, (Paix et Salut sur Lui) n’obtiendra jamais 
autre chose sinon regret, il ira en  Enfer et a fait un faux pas ».  

Lorsque je lui ai clarifié le sens de la formule de la Profes-
sion de Foi « Il n’y a de Divinité si ce n’est Dieu et Mouhammad 
est l’Envoyé de Dieu » - que la Paix,  la Bénédiction et   le Salut 
de Dieu le Très Haut soient sur Lui, sur sa Famille et sur ses 
Compagnons par un exposé péremptoire, séance tenante, 
m’accorda alors Ses Dons Celui à Qui on n’associe rien. Il rendit 
grâce à Dieu - qu’Il soit Béni et Exalté ! - retourna au rivage et 
me laissa dans le bateau encombré de bagages. 
 

Étape du Gabon  
 

Et de là, je partis en prenant le bateau dans lequel je fus 
protégé par Celui Qui Suffit (al Kafî) ; Celui Qui Fait Mourir (al 
Mumît) contre les promoteurs de la déportation, jusqu’à ce que 
nous atteignîmes la célèbre île du Gabon dont la damnation des 
habitants auprès de Dieu le très Haut et auprès de la totalité des 
Amis de Dieu, le Très Haut, est très connue.   

Je suis resté là-bas une courte période au cours de laquelle 
je n’y ai rencontré personne qui aspire à Dieu - qu’Il soit Béni et 
Exalté encore moins quelqu’un qui s’occupe de Sa Voie Droite. 



Moustapha SAMB 
 

219 

 

Étape du Gabon : Île de Mayumba  
 

Et c’est après que je fus transféré de cette île vers une autre 
(Mayumba) où il n’existait personne qui éprouvait un besoin 
pour l’Au-Delà. Après avoir accédé à cette île, j’y suis resté cinq 
années durant lesquelles j’ai souffert et mené le Combat contre 
mon âme charnelle et les illusions.  

Je me suis entretenu avec Dieu - qu’Il est Exalté et Su-
blime ! Durant ces années, à travers des écrits qu’il n’est pas 
permis et ne sera jamais permis de divulguer, car ils constituent 
des secrets profonds de Dieu qui ne cessent, auprès de Lui - IL 
est Très-Haut - et auprès de Celui à qui ils sont adressés (le Pro-
phète), d’être confirmés.  

C’est là, dans cette île, que j’ai composé les deux Introduc-
tions à la Prière sur le Prophète, l’Intègre, sur Lui, sur sa Famille 
et sur ses Compagnons, les deux Saluts de Celui Qui m’a préser-
vé de tout rebelle et menteur.  

L’une d’elles est une Introduction en Prose à la Prière sur 
Celui qui m’octroie des Dons en abondance. La seconde est une 
Introduction en versification à la Prière sur Celui qui m’a re-
commandé d’étouffer la colère.  

Chacune d’elle surpasse en vertu charismatique le 
« Dalâ’ilaI Khayrât ». Puisse l’Agrément de Celui Qui me 
pourvoit en provisions soit accordé à son auteur. J’ai échangé 
des confidences dans cette île avec Dieu, qu’Il Soit Béni et Exal-
té, du mois de Muharram (Premier mois lunaire) à la fin de DhûI 
Hîjjah (Le douzième mois lunaire) des communications secrètes 
qui rendent sans appel le verdict condamnant celui qui serait 
tenté d’en dénigrer ou d’en douter quelque chose, et ce, à cause 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

220 

du fait qu’elles découlent de la Générosité de Celui à Qui « il 
suffit, quand Il veut une chose, de dire « Sois »  pour qu’elle 
devienne réelle ». (Cf. Coran S.36 V.82).  

Et en ce temps-là, je n’avais quant à moi d’autre recours 
sinon le Très Haut. Alors, je me dressai sur les rivages de cette 
île face aux flots, improvisant une profession ; et dans mon im-
provisation, je n’ai rien n’associé à Dieu et point je n’ai versé 
dans l’hypocrisie :  

Témoigne Ô toi l’île de Mayumba ! , que je suis l’esclave 
du Rédempteur Des Péchés (Dieu) et que je suis le Serviteur de 
l’Elu le Plus Pur (al Muçtafâ).  

Et témoigne surtout que je n’accorde aucune complaisance 
à un associateur, étant moi-même ami et bien aimé de Celui dont 
le Clan est honoré  

Et que je suis un passionné et un bien-aimé de Celui dont 
on suit les traces (al Muqaffâ), sur Lui les deux Saluts de Celui 
Qui m’a préservé grâce à Lui de l’imposture  

Sur Lui les deux Saluts du Guide Qui m’a conduit vers 
Lui, par Sa Grâce (le Prophète) et par le Livre très Pertinent qui 
a facilité l’attirance  

Ma gratitude et mon agrément reviennent à mon Seigneur 
et au Prophète pour ma protection contre les ruses de l’Ingrat qui 
se sont retournées contre ce dernier.  

Ton panégyrique, ô toi Meilleure Créature ! , est mon 
Bonheur, par lui, mon Seigneur me préserve de Satan à chaque 
fois qu’il se dirige vers moi.  



Moustapha SAMB 
 

221 

 

Je t’ai loué par un Panégyrique qui m’a préservé de tous 
les ennemis, à travers les versets de la Parole Infiniment Sage 
dont le flux se déverse sur moi.  

Celui Qui Suffit m’a préservé, grâce à Toi, de ceux qui 
sont entachés d’orgueil et qui sont dominés par les passions et 
point je ne rencontre un autre que celui qui est épris de moi.  

O toi océan ! professe l’Unité Divine, ne sois pas trinitaire, 
car notre Seigneur est Au-Dessus de la Trinité ; vénère-Le, Il est 
le Seigneur.  

Sois agité et déchaîné par crainte de Dieu strictement, puis 
atteste que je suis Son Esclave passionné.  

C’est dans cette île que Dieu m’a montré toutes mes imper-
fections et m’a purifié de celles-ci, au point que j’étais devenu le 
Serviteur de l’Envoyé de Dieu, sur Lui la Paix et le Salut de 
Dieu, le Très Haut, sur sa Famille et sur ses Compagnons, après 
avoir été pour Lui (Dieu) un adorateur sincère - qu’IL soit Béni 
et Exalté ! - de sorte qu’IL m’accordât ce qu’IL m’a accordé en 
son Nom (le Prophète), ce que personne ne peut nier sinon un 
malheureux, banni de l’Enceinte Sacrée et qui est parmi ceux qui 
sont atteints d’illusion séductrice, d’orgueil, de jalousie et les 
âmes impures ; ceux-là sur les comptes de qui je me suis pro-
noncé, me préservant ainsi de toute détraction envers le Sublime, 
le Plus Haut, en vue de Lui rendre grâce - Il est Très-Haut  
d’avoir protégé mes côtés contre celui qui revendique une supé-
riorité.  

Je déclare, après avoir célébré les Louanges de Dieu par 
les formules : « Gloire à mon Seigneur, l’Incommensurable : que 
sa Louange soit proclamée !  : Gloire à mon Seigneur, le Très 
Eminent ».  



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

222 

Quiconque doute que Celui dont on suit les traces (le Pro-
phète) est mon Guide sur le Chemin de Celui Qui m’a préservé 
des gens entachés de vices, il m’est, quant à moi, absolument 
certain que ce dernier (Muhammad en l’occurrence)  sur Lui les 
deux saluts de Dieu  a mis en valeur mes faveurs.  

Et c’est grâce à Lui (le Prophète) que je suis devenu un 
adorateur de Dieu, mon Seigneur, et son Serviteur, sur Lui les 
deux Saluts de Celui Qui m’a accordé la Gloire.  

Celui qui est affligé par ma qualité de Serviteur du Pro-
phète lors de mon exil, ignore les secrets de mes vertus.  

Mon seul but, en dehors des versets du Coran, est la Tradi-
tion Authentique de l’Élu le Plus Pur (al Muçtafâ), sur Lui les 
deux Saluts de Celui Qui fait don de Sa Guidée.  

C’est durant cette période de cinq ans (à Mayumba), par 
l’alchimie desquels je finis par devenir comme un Soleil Bril-
lant, que j’ai obtenu les Dons du Royaume Céleste, par la Grâce 
de Celui qui a dit : « les actions ne valent que par les intentions 
qui les ont inspirées » , sur Lui, sur sa Famille et sur ses Compa-
gnons les deux Saluts de Celui Qui a fait descendre les Versets, 
comme Il les Lui a dévolus sur Lui ; sur sa Famille et sur ses 
Compagnons les deux Saluts de Celui Qui a la Gloire la Plus 
Eminente.  

C’est durant cette période que j’ai composé un ouvrage sur 
lequel nul autre n’a une précellence, tant en Agrément qu’en 
Bénédiction, dans la Libéralité de Celui Qui m’a préservé de la 
cohabitation avec les associateurs et les associatrices.  

Dans ce Livre, il est révélé des miracles sur la Divinité de 
Dieu qui conduisent tout négateur au remord et au silence, et 



Moustapha SAMB 
 

223 

 

Dieu (qu’Il Soit Béni et Exalté)  a augmenté l’immunité de ce-
lui-ci (ce livre) avec : « les Trésors du Possesseur de  La Souve-
raineté du Monde et de la Royauté Céleste ».  

J’ai traité dans celui-ci le combat spirituel des combattants 
de la Foi, qui ont anéanti les ennemis de Dieu Le Très Haut, qui 
sont déclarés apostats. J’ai réuni là-dedans une efficiente incan-
tation des invocateurs qui réduit au silence les négateurs et les 
infidèles.  

J’ai également réuni là-dedans l’action de grâce de l’ensemble 
des reconnaissants agréés auprès de Celui Qui Rétribue les recon-
naissants. Il y’a dans cet ouvrage des sortes d’initiatives que les pre-
miers n’avaient pas entrepris parmi les choses agréées par le Diri-
geant, le Pourvoyeur, le Digne de Reconnaissance et le Nova-
teur.  

Cet ouvrage renferme aussi des panégyriques que les pre-
miers n’avaient pas adressé au Prophète-Envoyé dont le Service 
m’a procuré des Dons au-dessus de tout ce qu’on demande ; que 
la Paix,  le Salut et la Bénédiction de Dieu, le Très Haut, soient 
sur Lui, sur sa Famille et sur ses Compagnons. 

Il y a dans ce livre, une belle expression arabe d’une pré-
cellence jamais atteinte auparavant et qui est telle qu’on ne 
l’entend que de la bouche d’un arabe de souche. 

Et tout cela provient de la Bénédiction de Celui par qui 
Dieu - qu’IL Soit Béni et Exalté ! -. Efface le préjudice de celui 
qui s’adresse par sa Grâce à Lui (Dieu) dans toute sollicitation - 
sur Lui, sur sa Famille et sur ses Compagnons les deux Saluts de 
Celui Qui Fait ce Qui Lui Plait et il est Celui Qui est en ma fa-
veur, de la même façon qu’Il m’a préservé de tout scélérat re-
belle.  



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

224 

C’est par cet ouvrage que Dieu - qu’Il soit Béni et Exalté ! 
- m’a fait don du Livre Sacré (le Coran), de même qu’IL m’a 
effacé tout ce qui, jadis, était cause de préjudice et de blâme 
pour moi.  

C’est par cet ouvrage que se soumirent à moi les mois et 
les jours dans leur totalité, à la manière des êtres humains, par le 
Bienfait de Celui Qui favorise qui Il veut parmi Ses serviteurs de 
façon particulière. C’est par cet ouvrage que je me suis spirituel-
lement départi des ennemis de Dieu - qu’Il soit Béni et Exalté ! - 
bien que physiquement présent parmi eux, en m’éloignant d’eux 
par mon cœur dans cette cohabitation.  

Dans le panégyrique contenu dans cet ouvrage, j’ai dit, et 
point je n’ai travesti ce que je rapporte :  

« L’Éloge de l’Envoyé de Dieu m’a accordé la perfection 
spirituelle, comme il m’a préservé de tout individu corrompu. 
J’ai obtenu de son Éloge, sur Lui la Prière de Celui Qui l’a pré-
posé au Premier Rang, la précellence en toute sécurité ».   

Celui qui a des doutes là-dessus, n’a qu’à faire ses preuves, 
celui qui tente tombera à coup sûr dans la déchéance.  

Celui qui se dirige vers moi dans les intentions de me 
nuire, retournera avec préjudice ; et jamais ici-bas comme dans 
l’au-delà, il ne se départira du malheur.  

Sont en-dessous du Rang de l’Envoyé de Dieu, les djinns, 
les humains et les anges, Il est Celui qui fait perdurer ma joie.  

Mouhammad en l’occurrence, sur Lui la Prière de Dieu, 
sur sa Famille, ainsi que sur ses Compagnons et sur ceux qui 
l’ont suivi.  



Moustapha SAMB 
 

225 

 

Dieu m’a accordé ce qui procure la Joie par Sa Grâce, et, à 
jamais, nul préjudice ne s’abattra sur moi.  

Mouhammad en l’occurrence, sur Lui la Prière et le Salut 
de Celui Qui m’a octroyé par Sa Grâce la Meilleure Eloquence.  

Mes Éloges à son égard (le Prophète) en mer, ont spirituel-
lement perfectionné mon intégralité et ont éternellement converti 
mon indigence en abondance  

Les créatures, dans leur totalité, sont inférieures au Fils 
d’Abdalldh, sur Lui les deux Saluts du Beau Qui l’a façonné.  

Seigneur ! Accorde Prière, Salut et Bénédiction à notre 
Seigneur et Maître Mouhammad, Toi Qui m’as fait son Serviteur 
dans mon intégralité, à sa Famille et à ses Compagnons.  

Accepte de ma part mon ouvrage que voici, selon la me-
sure de Ta Grandeur, sans la moindre tâche, ni le moindre 
trouble. Ainsi soit-il, Ô ! Toi le Maître des Mondes.  

Après mon départ de cette île, j’ai cédé beaucoup de 
choses parmi les licites, en contrepartie des biens qui sont auprès 
de Dieu, le Très-Haut, par respect pour Sa Face Glorieuse, tran-
saction qu’Il a conclue avec moi, par un prix durable dans ce 
monde et dans l’Au-Delà et qui ne se séparera point de moi et ne 
s’interrompra jamais.  

Et je ne mentionnerai parmi ces choses que j’ai troquées 
que quelques-unes. C’est par ce pacte que je finis par devenir 
l’Ami de Dieu le Très-Haut et de Son Envoyé, sur Lui les deux 
Saluts de Dieu, sur sa Famille et sur ses Compagnons.  

Font partie des choses que j’ai sacrifiées, la consommation 
du sucre des français les (colonisateurs), leur boisson appelée 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

226 

café (qahwa) ; Celui en Qui j’ai fait extinction totale m’a, en 
contrepartie de ces abstinences, octroyé les plus grands délices.  

Parmi elles, je me suis abstenu de consommer un fruit qui 
se trouvait dans cette île et qui est pourtant plus agréable que la 
plus grande partie des nombreuses variétés de fruits.  

Parmi elles, j’ai sacrifié quelque chose en contrepartie de 
l’Héritage de la Tradition de l’Élu le Plus Pur (al Muçtafâ) 
l’Envoyé ; sur Lui, sur sa Famille et sur ses Compagnons, les 
deux Saluts de Celui Qui m’a accordé des Faveurs dans les deux 
Demeures par la meilleure quête et bien d’autres choses encore 
qui ne cessent d’être secrètes entre mon Seigneur, mon Intime,  
et moi, et entre mon Intercesseur, mon Ami, mon Bien-Aimé et 
moi, pour la Face de mon Seigneur.  
 

Étape du Gabon : Lambaréné  
 

Après avoir quitté cette île dans laquelle j’ai composé cet 
ouvrage susmentionné qui est sanctifié auprès de Dieu, qu’IL 
soit Béni et Exalté, Celui à Qui on rend grâce, je fus interné dans 
une autre île (Lambaréné) où j’ai subi des épreuves que seul le 
retrait de l’âme est plus pénible ; j’y suis resté un certain temps 
par le Bienfait de Celui Qui efface l’affliction de Son bien-aimé 
et le soulage.  

Je suis resté dans cet endroit un peu moins de trois ans, 
préoccupé par le Service de l’Envoyé de Dieu, sur Lui, sur sa 
Famille et sur ses Compagnons, les deux Saluts de Celui Qui 
m’a préservé, par sa Grâce, de la ruse des abusés, des transgres-
seurs et des débauchés, jusqu’au moment où Dieu  qu’IL soit 
Béni et Exalté !  réalisa mes aspirations et mes vœux auprès de 



Moustapha SAMB 
 

227 

 

Lui, le Très Haut, par la Grâce de Son Serviteur et Envoyé, notre 
Seigneur et Maître Mouhammad, l’Anobli qui est le Généreux. 

Et je finis par être, auprès de l’ensemble des populations 
de cette terre au sein desquelles personne ne connaît ni Obliga-
tion Traditionnelle, ni Obligation Divine, considéré, respecté et 
honoré, secrètement et manifestement ; c’est alors que me fut 
révélé le secret de Sa Parole - qu’Il soit Béni et Exalté ! - dans la 
sourate « Les Femmes » : « Dieu n’accordera aucune précellence 
aux mécréants sur les croyants. (S.4 V141) »  

Il m’a aussi été révélé le secret de Sa Parole  (qu’IL soit 
Béni et Exalté !) : « et les patients qui endurent leurs épreuves 
sont rétribués le plus parfaitement, sans aucun règlement de 
compte». (S .3 9 V 10) 

Dans mon entretien secret (avec Dieu) et dans mon Service 
(pour le Prophète) je fini par me délecter, me préoccupant de la 
recherche de l’Agrément (de Dieu), et il m’a également été dé-
voilé Sa Parole - qu’IL soit Béni et Exalté ! - : « Il se peut que 
Dieu vous épargne de l’adversité de ceux qui ne croient pas, 
mais Dieu est plus Redoutable en châtiment et en tourment ». 
(S.4 V.84)  

Après avoir terminé le Combat contre mon âme et contre 
l’ensemble des ennemis, Il (Dieu) est devenu pour moi un Pa-
tron, un Défenseur, un Guide et un Gérant.  

 
 
 
 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

228 

Le Magal de Touba 
 

 
 

 
Environ trois millions de pèlerins sont attendus le mardi 1er 

janvier 2013  dans la ville sainte de Touba (centre ouest du Sé-
négal), pour célébrer le plus grand évènement de l’année. 

 
L’origine du Magal 
 

Cheikh Ahmadou Bamba, le fondateur de la confrérie 
mouride, s’était assigné une mission de résistance face au colo-
nisateur et de réhabilitation de l’Islam, non par la prise des 
armes mais par une action sur les consciences (Djihadou nafsi). 
Dans la matérialisation de ce dessein, il fut arrêté et exilé durant 
douze ans (sept au Gabon puis cinq en déportation en Maurita-



Moustapha SAMB 
 

229 

 

nie). Il a aussi été placé cinq autres années en résidence surveil-
lée au Djoloff et durant toutes les années qu’il demeura à Diour-
bel (centre du Sénégal) où il rendit l’âme le 19 juillet 1927. Son 
deuxième khalife (successeur), a tenu à faire de l’anniversaire de 
son départ en exil au Gabon (en 1895), date que les mourides 
commémoraient déjà, un grand moment de rassemblement, de 
retrouvailles et de ferveur dans la ville sainte de Touba. Cette 
initiative marque la naissance du grand Magal tel que nous le 
connaissons actuellement. 
 

Le Magal politique 
 

De tout temps, Touba a jouit d’un intérêt certain venant de 
la classe politique sénégalaise. Cet intérêt se manifeste encore 
plus durant la période du Magal. Les hommes politiques, de tous 
bords, se pressent auprès du khalife et des autres grands digni-
taires mourides pour marquer le coup, recueillir des bénédictions 
et parfois faire passer des messages à l’endroit des disciples. 
C’est aussi l’occasion d’observer la différence d’approche d’un 
marabout à l’autre dans leurs rapports avec les hommes poli-
tiques, notamment ceux du pouvoir. Certains marabouts n’ont 
pour préoccupation que le bien-être de leurs concitoyens surtout 
les plus défavorisés et ne se font pas prier pour le faire com-
prendre à leurs visiteurs alors que les autres ont une approche 
quasi mercantiliste des choses. En effet, leur souci premier est de 
tirer avantage de leurs relations avec les hommes du pouvoir par 
l’obtention de privilèges indus. 

L’héritage de Cheikh Ahmadou Bamba est au moins 
double. Il est dans le domaine des enseignements de la religion 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

230 

musulmane d’abord, mais aussi au plan de l’idéologie politique 
née de son combat contre le pouvoir colonial français. C’est sur-
tout ce second aspect que nous prenons le parti de survoler ici- 
bas. Dans son essai « Cheikh Ahmadou Bamba, le Missionnaire 
universel » Moustapha Samb, docteur en communication et en-
seignant chercheur à l’Université Cheikh Anta Diop de Dakar, 
revient sur ce legs d’une très grande importance. Ainsi, avance-
t-il, à la fin de son ouvrage, après avoir offert au lecteur une 
plongée dans l’histoire hors du commun du saint-homme, ados-
sée à des recherches et à une bibliographie très riche, que :            
« quand un homme  arrive à se dresser, sans arme, sur la route des colo-
nialistes et à les empêcher d’imposer leur style de vie, leur vision, leur 
culture, leur religion en cette fin du 19ème siècle où toutes les résistances 
étaient quasi vaincues, il mérite qu’on se donne la peine de s’attarder et 
de réfléchir sur les sources du courage, de la détermination et de 
l’assurance qu’il a incarnés »44. Cette attitude de résistance a perdu-
ré chez les mourides même après l’indépendance du Sénégal. 
Pendant longtemps, ils ont rechigné à envoyer leurs enfants à 
l’école française. Aujourd’hui encore, les écoles qui dispensent 
les enseignements en langue française – la langue officielle du 
Sénégal – ne sont pas autorisées à s’installer à Touba. Cela pose, 
selon certains, un problème de cohérence. Pour ces derniers, 
dans une République, l’école doit être la même pour tous. Ce-
pendant chez d’autres, l’analyse du phénomène est plus pro-
fonde. Ils la lient à cette nécessité de revoir l’architecture et le 
contenu de nos programmes éducatifs basés, non pas sur les en-
seignements de figures nationales qui ont œuvré et écrit pour 

                                                
44.  Samb (Moustapha),  Ahmadou Bamba, Le missionnaire universel, Dakar, le 

Nègre international, 2010,  p149-150. 



Moustapha SAMB 
 

231 

 

l’émancipation et l’avancement de nos peuples, mais sur un héri-
tage colonial consommé sans trop de discernement. Pour ces 
derniers,  continuer à nous former, à nous voir à travers les écrits 
des autres est une aberration et les mourides par leur trajectoire 
historique ont un grand rôle à jouer dans ce nécessaire change-
ment de paradigme qui doit concerner l’ensemble de l’Afrique. 

Moustapha Samb tient aussi à réhabiliter une vérité histo-
rique, de son point de vue : « Cheikh Ahmadou Bamba était 
l’incarnation de l’âme, la dignité, l’identité et la personnalité des 
africains. Sa résistance ressemble à une leçon de civilisation, de 
noblesse qu’il a infligée aux occupants. Pionnier dans sa dé-
marche car sa philosophie de la non-violence était jusqu’ici in-
connue des colonisateurs. » Il est : « le premier non violent dans 
l’histoire des résistances. Il est donc précurseur face à Gandhi, 
Martin Luther King et tous les autres résistants. L’histoire de 
l’humanité doit retenir ce nom, Cheikh Ahmadou Bamba, le seul 
résistant à atteindre tous ses objectifs missionnaires sans verser 
une seule goutte de sang ».  

L’économiste Sogué Diarisso, dans son ouvrage Mémoires 
pour l’espoir  va plus loin. Par sa théorie des forces motrices – 
ici valeurs propres à un peuple capables d’impulser son déve-
loppement – il donne sa contribution sur la manière pour nos 
pays d’accéder au développement. « Nous devons envisager de 
développer comme substrat principal nos identités propres, car 
l’on ne duplique pas chez soi les valeurs d’un autre pour faire 
mieux que lui. Ce sont des sortes de lois sociologiques du déve-
loppement ou plutôt une question de bon sens », dit celui qui a 
été, en tant que directeur de la statistique notamment, au cœur de 
tous les programmes de développement de son pays ces der-



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

232 

nières années. Pour lui ce qu’il faut à nos pays pour avancer 
c’est : « de puissantes forces motrices… mues par des courants 
de pensée…assez puissantes pour transcender les clivages eth-
niques, sociaux, religieux et confrériques ». Elles doivent incul-
quer la valeur du travail, se départir de cette dépendance vis-à-
vis de l’occident et être inspirées par des hommes qui sont :        
« une source de fierté nationale » et qui ont « une préoccupation 
de développement soit dans leur action quotidienne soit à travers 
leur philosophie ». Sogué Diarisso trouve en Cheikh Ahmadou 
Bamba toutes ces qualités. Selon lui, une appropriation de son 
héritage, expurgée précise-t-il, de toutes ces contre-valeurs pro-
mues par des individus se réclamant de son école, qui tendent à 
la dévoyer, serait un moyen efficace d’amorcer un nouveau dé-
part45. 
 

Le Magal économique 
 

L’idée des autorités sénégalaises, notamment sous Me le 
Président Abdoulaye Wade, de faire du grand Magal de Touba 
un jour férié avait en son temps soulevé de nombreuses réactions 
contradictoires au Sénégal.  

Une équipe constituée d’économistes et de spécialistes de 
plusieurs disciplines liées avait en 2011, sous la direction de 
l’économiste Moubarack Lo, saisi l’occasion pour montrer, à 
travers une étude, l’impact de cet évènement sur l’économie du 
pays. On peut lire dans ce document  que Touba accueille 3 mil-
lions de pèlerins pendant 48 heures et que c’était plus ou moins 
similaire au Hajj, qui était la source de développement de la 
                                                
45. Diarisso (Sogué), Mémoire pour l’espoir, harmattan, Paris, 2012, 218 

pages. 



Moustapha SAMB 
 

233 

 

Mecque avant l’apparition du pétrole et aux « Moussems » des 
grands Saints au Maroc. Le Magal reste l’évènement attendu par 
les habitants de la ville comme nombre de sénégalais et 
d’étrangers pour faire fleurir leur business. Pendant sa durée, les 
entreprises, tous les secteurs confondus, voient leurs chiffres 
d’affaire augmenter grâce au dynamisme du tourisme religieux 
et des transferts d’argent. L’étude de Moubarack Lo46 se veut 
d’abord une approche micro et méso économique des aspects 
économiques et commerciaux liés à l’évènement et ensuite une 
approche plus globale allant dans le sens de l’impact sur les 
grands agrégats de l’économie nationale. Ainsi, elle a pu mesu-
rer l’impact sur la consommation, la mobilisation de l’épargne, 
les taxes indirectes, les transferts de fonds, la croissance de 
l’économie. 

Pour Moubarack Lo, la conclusion qui émane de ce travail 
basé sur des enquêtes minutieuses et l’utilisation des moyens 
humains, scientifiques et techniques adéquats est que le Magal 
génère une augmentation du volume d’activités de plusieurs sec-
teurs économiques nationaux et qu’il constitue un apport consi-
dérable dans le tissu économique local47. 

 

La Grande mosquée de Touba  
 

La Grande Mosquée de Touba est le plus important édifice 
de la ville de Touba au Sénégal et l’une des plus grandes mos-
quées d’Afrique. 

                                                
46. www.majalis.org 
47. Samb (Moustapha), Cheikh Ahmad Bamba, le Missionnaire universel, Da-

kar, le Nègre international éditions, 2010, p. 138. 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

234 

Son édification fut décidée par  le cheikh Ahmadou Bamba 
en 1926. Le fils et premier successeur de Bamba, le cheikh 
Mouhamadou Moustapha Mbacké s’investit avec corps et âme 
pour la réalisation du projet, malgré un contexte national et in-
ternational très difficile marqué par la crise économique des an-
nées 1930 et la seconde guerre mondiale. 

Malgré l’opposition voilée de l’administration coloniale 
qui cherchait à contrecarrer le projet en lui imposant les condi-
tions les plus draconiennes, Mouhamadou Moustapha, après 
avoir obtenu de l’administration un bail sur 400 hectares, parvint 
à franchir tous les obstacles dressés devant lui pour poser la 
première pierre marquant le début effectif des travaux le 4 mars 
1932. Un des obstacles majeurs auquel il a été confronté fut la 
non disponibilité de moyens de transport pour acheminer les 
matériaux de Diourbel où s’arrêtait le train à 45 kilomètres de 
Touba. Face à l’exigence des autorités coloniales de payer tous 
les ouvriers du chantier qui étaient ses adeptes et qui avaient par 
ailleurs accepté de faire de leur sueur leur participation au projet, 
Mouhamadou Moustapha fixa alors avec les colons la paie jour-
nalière de chaque travailleur du chantier mais, à son grand éton-
nement, les ouvriers passaient à la caisse pour percevoir et re-
versaient immédiatement la paie comme contribution. Il entreprit 
alors de construire les rails sur toute cette distance. À sa dispari-
tion en 1945, les travaux furent repris par son successeur Mou-
hamadou Falilou Mbacké, deuxième fils d’Ahmadou Bamba. La 
mosquée fut inaugurée le vendredi 7 juin 1963 par Mouhamadou 
Falilou  Mbacké lui même.  

La mosquée  à ses débuts est pourvue de 41 minarets de 66 
mètres de haut placés aux angles du bâtiment, d’un cinquième de 



Moustapha SAMB 
 

235 

 

86,80 mètres et est surmontée de 3 grandes coupoles. Ces mina-
rets peuvent être aperçus jusqu’à plusieurs kilomètres, le plus 
haut minaret est appelé Lamp Fall en hommage au Cheikh Ibra-
hima Fall. La mosquée a 6 grandes portes : l’entrée principale 
est à l’est, une porte à l’ouest et deux sur chaque côté latéral. 
Dans la mosquée, on accède au mausolée d’Ahmadou Bamba, 
édifié à l’angle nord-est du bâtiment, près de la salle de prières. 
Le tombeau est d’une superficie d’environ 10 m2. Le Coran est 
lu dans la mosquée 25 fois chaque jour.48 
 

Quelques  écrits de  Serigne Touba 
 

La lecture des khassaides de Serigne Touba est à l’image 
de l’oiseau qui vole dans les airs : les lecteurs en constituent les 
ailes et ceux qui écoutent en sont les plumes. 

Serigne Touba a dit lui-même, que ses écrits peuvent être 
divisés en trois séries différentes : 

• Les écrits avant le départ pour l’exil par la mer, 
• Les écrits durant le voyage en mer et aux lieux d’exil, 
• Les écrits du retour au Sénégal. 

La première série a été stimulée pensait-il, par les sciences 
religieuses, une vaste connaissance intellectuelle, l’amour de 
Dieu et de son Prophète (PSL), cette partie n’a pas atteint 
l’objectif visé qui était la satisfaction gracieuse du prophète 
(PSL), et c’est pour cette raison qu’elle ne serait pas agréée.  
Mais ce que l’on n’a pas agréé à Serigne Touba n’est pas de 
même nature que ce que l’on n’agrée pas à un autre que lui. Car 
                                                
48. Journal Firkha n° 6, 2016. 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

236 

la récompense de cet autre à qui l’on n’a pas agréé les vœux, 
n’aura été qu’énergie vainement dépensée et fatigue. Pendant 
que Serigne Touba lui, son écrit non agréé est dépositaire 
d’énergie mystique, car il exhausse les prières de celui qui en 
fait la lecture avec l’intention de former un vœu. 

La seconde série concerne les écrits en mer, une bonne 
partie de cette production est  interdite au regard des êtres hu-
mains, c’est la raison pour laquelle Il les a pour un bon nombre 
soit enterrés, soit confiés à la mer. 

La troisième série, celui des écrits de retour d’exil, ren-
ferme toutes choses : ils attirent l’ami et repoussent l’ennemi. 

Chaque khassida ; a sa particularité propre en matière et en 
qualité de grâce qu’elle peut faire octroyer. Chaque khassida est 
ainsi un intercesseur auprès du créateur par rapport à un vœu 
formulé. Quant à leur puissance sprituelle ou mystique respec-
tive, elle est fonction de l’état (hal) du Cheikh au moment de 
l’écriture. Il en existe qu’il a réécrit une seconde fois et qui pos-
sède ainsi deux versions : tels « jazboul khoulôb », « mawahi-
bou » et tant d’autres. 

L’ensemble des khassaides de Serigne Touba obéissent à 
une même motivation d’invocations divine mais à sept dimen-
sions : 

- Les khassaides destinés à la formulation d’un vœu : 
« Demander moi je vous donnerai » non pour la satisfaction d’un 
quelconque besoin personnellement ressenti, ni pour combler un 
déficit existentiel quelconque, c’est la raison pour la quelle il a 
témoigné à Dieu sa propre satisfaction par ces termes cora-
niques : « ô Seigneur si tu me combles, je t’en rends grâce, et si 



Moustapha SAMB 
 

237 

 

tu me prives, je serai satisfait et patient » (ya rabin, in A’taytanî 
Fachoukrou, ,wa in mana’tou faridan wa çabran). 

- Les khassaides de la singularisation,  touchant la contem-
plation de l’absconditum du mystère de l’essence divine, de l’Un 
absolument Un. Ils sont inspirés des paroles : « dis, lui Allah est 
unique. Serigne Touba a dit  « j’ai écrit par le secret de khoul 
houwa lahou ahad, des khassaides capables de détruire tout re-
fuge du mécréant.Car lors de mon séjour chez les non-circoncis, 
j’ai apprivoisé par le secret de khoul houwa lahou  quelqu’un qui 
me voulait du tord ». Ce dernier avait fini par aller me chercher 
de l’encre et des plumes pour se repentir. J’ai écrit  chez les en-
nemis de Dieu des khassaides qui jusqu’à nos jours, observent la 
certitude due au Créateur de l’univers. 

- Les Khassaides de la magnification de Dieu : c’est Dieu 
qui, le premier s’est magnifié Lui-même : « Rien n’est sem-
blable à Lui » (Layssa Kamisslih chay’oun). Le secret et les 
lettres de ce verset ont inspiré les écrits à travers lesquels Se-
rigne Touba magnifie son créateur. Il en est parmi ses khassaides 
de magnification certains dont la mission exclusive est de com-
battre tout détracteur de Dieu ou d’un serviteur de Dieu. 

- Les khassaides de grâces sur le prophète (PSL) : Dieu 
qui, le premier a rendu grâce à son prophète, Nous a enjoints à 
l’imiter dans cette voie : « O croyants, rendez grâce et paix au 
Prophète ». C‘est dans cet ordre qu’il a écrit « Nourou Daray-
ni », « Tayssiroul Assir », « Moukhadamatoul Khidmat », et tant 
d’autres….49 

                                                
49. Poèmes de Serigne Touba 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

238 

- Les khassaides de la magnification du prophète (PSL) : 
C’est Dieu qui a donné le ton de cette magnification par ces pa-
roles : « et tu es certes d’une moralité imminente » « Wa innaka 
la ala khouliqin aziim ». C’est par le secret et les lettres de ce 
verset que Serigne Touba a écrit beaucoup de Khassaides de 
magnification à son prophète (PSL).Serigne Touba a dit : « j’ai 
magnifié le prophète (PSL) des magnifications à qui,par leur 
lumière, éclipsent le diamant, l’éclat du diamant et de l’émeraude. 
Des khassaides de magnification pour lesquels la récompense de 
Dieu demeura infinie ».  

Parmi ceux-ci on peut compter : « jazboul khoulob, Ma-
wahibou Nafihou, Mouqadamat et tant d’autres… »50 

- Les khassaides de la proclamation des bienfaits de Dieu. 
La raison en est que Dieu a dit : « quant au bienfait de son sei-
gneur, proclame-le » (wa amâ bin nihmati rabika fa hadith) Il a 
tant proclamé les bienfaits de son seigneur qu’il dit : « tout indi-
vidu saint d’esprit et de raison doit savoir que seul le prophète 
(PSL) peut me suffire comme guide ». « Bâna likoulli man lahou 
maqoûl Annal wassilata houwar rassoul ». C’est sous ce chapitre 
de la proclamation de bienfaits qu’il a affiché dans ces récits 
« tous ceux qui seront parmi les sauvés le jour de la tourmente, 
savent que cette solitude qui est ma condition, en dehors de tout 
compagnon, alors que rien ni personne ne peut me nuire, ni me 
secourir, cela est un prodige de la part du Seigneur. Tout être 
ayant une part des grâces de Dieu, sait parfaitement que je suis 
un signe de Dieu ». « Bâna likoulli man lahou willaya Kawnî 
lirabil âlamani ayah». Il a dit aussi : « notre Seigneur m’a singu-

                                                
50. Poèmes de Serigne Touba. 



Moustapha SAMB 
 

239 

 

larisé parmi toutes ses créatures jusqu’à la séparation complète  
tant et si bien que je demeure l’unique esclave de Dieu, serviteur 
du prophète (PSL) ». « Naza’ani minal wara baqîl qadim Ala-
mahoum bianami Abdoul khadim ». Concluant sur sa condition 
mystique, Serigne Touba affirme : « Mon statut de serviteur de 
l’Elu, m’a octroyé des bienfaits que Lui seul connaît ». 

Les khassaides de l’assistance promise aux croyants : Dieu 
a dit : « Dieu a décrété : je serai victorieux, Moi et mon pro-
phète. Dieu est en  vérité Puissant et Omnipotent » Il a dit éga-
lement : « nous assisterons nos prophètes et ceux qui croient en 
ce monde et au jour du témoignage ». Parmi ces khassaides, il en 
est qui sont du domaine exclusif de ses relations envers son Sei-
gneur, et qui de ce fait sont dérobés des regards humains. Se-
rigne Touba a écrit : « les armées du Seigneur sont unanimes 
pour témoigner que je triompherai de mes ennemis, cela est iné-
luctable ». « Râfa’ani junda lahi khalibôn Waqta’tirâbi avidya 
ya’labon ». C’est ainsi qu’il est dit aussi que : « Les armées di-
vines affectées aux prophètes seront mes gardiens contre tout 
ennemi qui s’acharne contre moi : ils attaquent quiconque 
marche contre moi ». 

Ainsi, les écrits du cheikh recouvrent ses sept dimensions 
spirituelles. Celui qui entreprend de les lire doit commencer par 
la concentration et la présence intérieure. Ensuite, il doit se puri-
fier par des ablutions, comme ceux qui le psalmodiaient du 
temps ou le Cheikh était physiquement de ce monde-ci : 

Purifié, concentré et débarrassé de tout esprit de regardez-
moi. C’est pour cela que Serigne Saliou M’backé confirme qu’il 
y avait parmi ces lecteurs des khassaides du temps de Serigne 
Touba, certains qui pouvaient se saisir d’une bouilloire d’eau 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

240 

bouillante et en boire sans nuisance. Certains pouvaient marcher 
sur la cime des clôtures de maison. 

Les airs qui sont chantés   chez Serigne Massamba comme 
chez Serigne Saliou,  tirent leur essence des compagnons de Se-
rigne Touba qui ont été les précurseurs de ces airs. Ces derniers 
l’ont eux-mêmes imités de Serigne Touba qui lui, l’a entendu 
des Anges du ciel qui à leur tour l’ont pris des houris et des 
chastes serviteurs du paradis. 

Que Dieu nous assiste et nous comble de bienfaits par les 
khassaides de Serigne Touba. Amine 

« Mon miracle, ce sont mes écrits réalisés dans le service 
voué au  Prophète (PSL), et Allah le Maître de la noblesse  a été 
fécond envers moi ».  
 

Retenons ces deux paroles de Serigne Touba : 
 

Sagesse 1 : Serigne Touba recommande à tout mouride de 
la connaître ou à la faire connaître à son prochain avant de mou-
rir :  

• Ceux qui œuvrent pour moi et adorent scrupuleusement le 
Seigneur sont sur le droit chemin.  

• Ceux qui n’œuvrent pas pour moi et n’adorent pas le Sei-
gneur n’ont rien à avoir avec moi et leur égarement est certain. 

Ainsi, par une simple prise de conscience, chacun d’entre 
vous peut savoir de quelle catégorie il fait partie. 

Sagesse 2 : Dieu a créé l’homme avec deux ventres à sa-
voir le ventre biologique et la tombe. 



Moustapha SAMB 
 

241 

 

• Ne te préoccupe pas de ton ventre biologique car Dieu 
qui t’a créé avec se chargera inéluctablement de le rassasier, en 
revanche intéresse-toi de ta tombe car tu n’y trouveras que le 
fruit de tes œuvres d’ici-bas. 

• Cheikh Ahmadou Bamba, Khadimou Rassoul est un édu-
cateur hors pair, un fin intellectuel et un grand pédagogue qui a 
produit les ouvrages de sa propre école. Très tôt dans sa jeu-
nesse, il s’est investi dans l’enseignement auprès de son père 
Serigne Momar Anta Sally Mbacké. Sa pédagogie et sa parfaite 
maitrise de l’art d’enseigner poussaient les étudiants à se bous-
culer auprès de lui pour recevoir ses leçons. 

• Le Cheikh a à son actif d’importants ouvrages qu’il des-
tine à des cibles qui semblent homogènes en apparence, mais qui 
présentent des spécificités dont la prise en compte est indispen-
sable. Il accordera une importance capitale à la jeunesse et aux 
adolescents. Toute sa vie durant, il a eu comme préoccupation 
leur donner un viatique apte à leur procurer le bonheur ici- bas et 
dans l’au-delà. 

Dans son ouvrage intitulé le viatique des adolescents, 
s’adressant toujours à cette frange, sensible, il dira aux vers 
12,13 et 14 : 

« Ô vous les adolescents ! Ne vous préoccupez que de 
droiture, évertuez-vous à la recherche du savoir. 

Efforcez-vous d’assimiler et de réviser (vos leçons), fuyez 
les assemblées qui entraînent la perdition. 

Attachez-vous à quelqu’un qui ne cesse d’adorer son Sei-
gneur, afin qu’il vous guide dans Sa Voie Droite ». 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

242 

Très regardant sur ce qui concerne les disciples au sein 
desquels figurent les adolescents, Cheikh Ahmadou Bamba 
s’intéresse à la jeunesse dans un autre ouvrage qu’il intitule le 
viatique de la jeunesse et au 9ème vers duquel il écrit : 

« Ô vous la génération des jeunes ! Si vous redoutez la 
honte, faites précéder l’action de la science ». 

A la fin du même ouvrage, au vers 586, il écrit : 
« Ô vous la jeune génération ! Recevez de ma part un con-

seil qui dirige ceux qui l’acceptent » 
Cheikh Ahmadou Bamba, a montré une réelle préoccupa-

tion pour la jeunesse, mais sa mission couvre l’ensemble des 
créatures. 

Quand bien même il destine un ouvrage à une frange, mais 
son utilité va bien au-delà et concerne aussi bien le vieillard, 
l’adulte que la femme. 

Cheikh Ahmadou Bamba a écrit des opuscules pour les en-
fants à la recherche de savoir (Kun kâtiman), pour les jeunes 
femmes (Jawâb), pour les hommes de tout âge de tous les temps  
entre autres. 

Serigne Touba, par son parcours et du sacrifice qu’il a en-
duré pour le bonheur de la communauté du Prophète Moham-
med Rassoulal Lah (PSL) constitue aujourd’hui plus que jamais, 
un repère intangible, un système de valeurs et un rempart pour 
tout musulman en quête de salut. 

Les politiques, les parents, les sociologues, les enseignants, 
tous se désolent de l’élan actuel de la jeunesse qui est taxée de 
tous les maux : jeunesse malsaine, uniquement préoccupée de 
distraction et de futilité, irrespectueuse des principes religieux. 



Moustapha SAMB 
 

243 

 

Jeunesse du Sénégal et du monde entier, accourrez à 
l’Abreuvoir des Assoiffés qu’est Cheikh Ahmadou Bamba, ce 
grand conducteur d’âmes, ce saint qui décèle les maladies du 
cœur et apporte des remèdes appropriés. 

 
Citations de Serigne Touba 
 

Cheikhoul khadim, Serigne Touba Mbacké « N’abusez pas 
de ma condition d’homme noir, pour ne pas profiter de moi car 
je suis le serviteur éternel, chaque génération qui passe aura la 
certitude que je suis venu pour elle »  « Dieu m’a accordé des 
privilèges qu’il n’a jamais accordé et n’accordera à personne » 
extrait de « Diawartou ». 
 

Citations de Serigne Touba  
 

Serigne Touba a dit dans Tazawuddu Shabann (la viatique 
de la jeunesse) : « Il est établi que les cinq prières rituelles sont 
des prescriptions obligatoires - que Dieu vous préserve de la 
confusion ! »  

Selon le Coran, la Coutume Sacrée (Sunna) et le Consen-
sus (des Savants) ; celui qui refuse délibérément de s’en acquit-
ter par pure négation, est un apostat. Selon la Législation, on lui 
offrira trois chances pour se repentir. 

S’il se repent, on le lâche ; mais s’il refuse de se repentir, 
on le tue au glaive en lui tranchant le cou.  



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

244 

Citations de Serigne Touba  
 

« Ma condition d’esclave de Dieu, le Majestueux et ma 
qualité de serviteur de l’Apôtre ont fait mal à Satan ».  

 « J’ai reçu un savoir que l’on ne voit point dans les livres, 
mais au contraire un savoir qui m’a été inspiré par l’Étre qui a 
fait de ma plume un rempart protecteur ».  
 

Citations de Serigne Touba 
 

« L’inspiration pénétrante que reçoit mon esprit ressemble 
à la révélation. Je l’emploie à exécuter des œuvres comme les 
veut l’Étre qui donne la vie ». 

  
Citations de Serigne Touba 

 
« La cause de ma déportation vient du fait que Dieu voulait 

m’accorder un destin prestigieux, et le pouvoir d’intercéder le 
jour de la résurrection en faveur de mon peuple et faire de moi le 
Serviteur du Prophète au Dahomey ».  

« Le Clément m’a fait savoir dans le bateau que j’étais de-
venu le Serviteur de L’Homme de Médine ». 
 

Citations de Serigne Touba  
 

« Lorsque je suis monté dans ce navire qui m’amenait hors 
de mon pays pour le Congo, je marchais avec les Élus là où 
j’allais, alors que l’ennemi me croyait son prisonnier ». 



Moustapha SAMB 
 

245 

 

« Celui qui dit que j’étais en exil grâce aux colonialistes 
(Nassaranes) détenteurs de sabres et de lances, ma réponse est 
qu’Allah m’a suffi en cette circonstance car c’est lui qui m’a 
protégé contre leurs armés ». 

« Ils m’ont exilé en disant que j’étais un adorateur d’Allah 
faisant la guerre sainte ». 

« Ils croyaient que nous avions des canons et tous parmi 
eux nourrissaient de la haine envers moi ». 

Alors qu’en vérité j’étais l’adorateur d’Allah et le serviteur 
du Prophète auquel on doit louange. 

« Et leur propos disant que je faisais la guerre sainte était 
vrai ».  

« Certes c’est pour la gloire d’Allah que j’ai mené ce com-
bat. J’ai fait cette guerre sainte avec pour seules armes le savoir 
et la piété. Je suis l’adorateur d’Allah  et son serviteur, et Allah 
m’en a rendu témoignages ». 
 

Citations de Serigne Touba 
 

« Les faveurs immenses que j’ai obtenues en provenance 
de Dieu  ne se comptent plus dans l’Univers ».  

Citations de Serigne Touba 
« Je ne redoute guère ma qualité de voisin intime du Créa-

teur de l’Univers, Quel Magnifique État ! »  
 
 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

246 

Citations de Serigne Touba 
 

« Je n’ai point fondé une confrérie (Tarîka), j’ai plutôt 
trouvé la voie qu’avait scrupuleusement suivie le Prophète et ses 
compagnons entièrement flétrie, je l’ai défrichée le plus propre-
ment, je l’ai également rénovée dans toute son originalité et lan-
cé l’appel suivant : ‘Tout pèlerin qui désire partir peut venir,                            
voici la voie réhabilitée : cette voie est celle du pacte 
d’allégeance » 
 

Citations de Serigne Touba 
 

« Quand je fais l’Éloge de l’Élu le Plus Pur (AI Muçtafâ), 
cela me préserve de ce qui engendre le mal et, aujourd’hui, je 
suis un bienheureux ». 

 
Citations de Serigne Touba 

 
« Les Prophètes, ainsi que l’ensemble des Envoyés ont ob-

tenu grâce à Lui la Satisfaction alors qu’Il était encore dans sa 
Cachette ». 

 « Ils ont obtenu grâce à Lui, avant sa Naissance, des Dons 
qui rendent jaloux tous les autres en dehors d’eux et ahurissent 
les honorables ». 

« On se rappellera de Job qui, par la Bénédiction de l’Elu, 
retrouva sa santé, du fer ramolli en faveur de David, des djinns 
et vents au service de Salomon ». 

Cela concerne Mame Cheikh Ibrahima Fall : 



Moustapha SAMB 
 

247 

 

« Cheikh Ibra, tu as été élevé au-dessus des humains  
Cheikh Ibra, tu as dépassé les horizons de la loi et de la 

voie ! 
Ibrahim Fall, tu as devancé tes pairs depuis l’Éternité 
Ton état de réalisation ne peut-être compris par de simples 

mortels.  
Ta supériorité est indiscutable 

La voie d’Ibra Fall dans le Mouridisme est l’une des meil-
leures. 

 
Celui qui la prend sera protégé contre l’enfer et les châti-

ments. 
Il passera comme l’éclair le jour de la Traversée... du Pont 
Mes paroles proviennent de la source des connaissances 
Ô inconscient qui suspecte la voie de notre frère Ibra Fall 
Repens-toi devant le Seigneur clément 
Car celui qui persévère dans l’errance  sera saisi par le 

Toupet 
Et entraîné par les anges de l’enfer » 
 

Citations de Serigne Touba 
 

Le Cheikh immigra t-il dans plusieurs localités : Mbacké 
Kajoor, Mbacké Baol et Darou Salam avant de fonder Touba sur 
ordre de son Seigneur. Khadimou Rassoul (autre nom de Serigne 
Touba) dira à ce sujet dès qu’il mit les pieds à Touba : « Je rends 
grâce à Dieu de m’avoir conduit vers un lieu (une terre) où il a 
annihilé mes obstacles ». 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

248 

Citations de Serigne Touba 
 

« Ô vous les adolescents ! Ne vous préoccupez que de 
droiture, évertuez-vous à la recherche du savoir. Efforcez-vous 
d’assimiler et de réviser (vos leçons), fuyez les assemblées qui 
entraînent la perdition, Attachez-vous à quelqu’un qui ne cesse 
d’adorer son Seigneur, afin qu’il vous guide dans Sa Voie 
Droite. Quiconque se hâte dans sa jeunesse d’emprunter le Droit 
Chemin, bénéficiera de la quiétude quand il sera grand. Celui qui 
compense ce qu’il a perdu dans la vanité et se consacre à vivifier 
le temps par un repentir sincère, se tournant résolument vers 
Dieu atteindra la perfection, Attachez-vous à ces conseils que je 
vous prodigue, vous aurez alors un bénéfice certain, Ici-bas et 
dans l’Au-delà en compagnie des bienheureux ». 
 

Citations de Serigne Touba   
 

« Travaille comme si tu ne devais jamais mourir, et prie 
comme si tu devais mourir demain ». 

 
Citations de Serigne Touba 
 

Khadim Rassoul dit : « Mane lam yakkoum bi rassoulilahi 
mouktadiyan fi dinihi fahouwa makrouroun yaramnikhama »  
c’est-à-dire : 

« Celui dont le prophète (PSL) n’est pas sa référence en ce 
qui concerne la religion est un fou qui dort » dixit Khadim Ras-
soul. 



Moustapha SAMB 
 

249 

 

 
 

Conclusion générale 
 

Il faut reconnaître que Cheikh Ahmadou Bamba était un 
homme extraordinaire. Aussi bien pour ses contemporains que 
pour les générations qui ont entendu parler de cet  homme aty-
pique dont l’histoire est avare. 

Quand un homme issu d’une simple famille, n’ayant aucun 
lien de parenté avec la féodalité régnante dans son Baol, au 
Cayor ou au Djolof ou ailleurs ; n’étant même pas riche, ne fai-
sant ni fonction d’Imam  ou d’autre chose quelque part, arrive à 
se dresser sans arme, sur la route des colonialistes et à les empê-
cher d’imposer leur style de vie, leur vision, leur culture et leur 
religion en cette fin du 19ème siècle où toutes les résistances 
étaient quasi vaincues, il mérite qu’on se donne la peine de 
s’attarder et de réfléchir sur les sources du courage, de la déter-
mination et de l’assurance qu’il a incarnés.51 

Quand un homme  seul réussit sans aide humaine à résister 
à l’humidité et au froid des forêts et des mers du Gabon, à la 
sécheresse mauritanienne, quand il arrive à bout de solitude, de 
l’ennui et de toutes les conséquences du dépaysement sans ja-
mais avoir cherché ou demandé secours et sans jamais s’attrister 
ni perdre son équilibre psychique ni tenter de dévier de la voie 
qu’il s’était tracée, il est important que tous les hommes 
s’interrogent sur lui et s’attardent sur son personnage. 

                                                
51. Wade Madické op. cit.,  p. 182. 

 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

250 

Quand un homme noir jusqu’alors inconnu, n’ayant aucune 
attache apparente avec les Chérifs de l’époque où les grands Sul-
tans soudanais que l’histoire a couronnés, s’érige concrètement, 
comme le représentant du Prophète Mohamed (PSL), devant sa 
génération, alors que d’authentiques petits fils de Celui-ci et de 
grands religieux africains qui avaient hissé leur renommée au 
sommet de la hiérarchie religieuse vivaient à ses côtés, il mérite 
que l’on observe sa philosophie, sa pensée et sa vie mystique. 

Quand un homme tout court ose lever le doigt et exprimer 
clairement « qu’il avait reçu de Dieu ce que nul n’a jamais obte-
nu de Lui et que personne n’aura plus jamais cet avantage 
jusqu’à la fin des temps », que pas un érudit ni un scientifique, 
ni un orthodoxe de l’Orient, n’ait osé contredire, il mérite, celui-
ci, que l’histoire se penche vers lui et l’écoute. 

Cheikh Ahmadou Bamba est apparu dans une race bannie 
de tous. Il est apparu comme Rédempteur devant rehausser le 
Nègre à la hauteur des autres races52. 

Et, comme la répétition est pédagogique, il est toujours 
important de dire que Cheikh Ahmadou Bamba n’était pas venu 
pour s’opposer à la conquête française au Sénégal. 

D’ailleurs, ce n’était pas sa préoccupation car, avant son 
apparition sur la scène politique du Djolof, la conquête coloniale 
était déjà effective. Depuis 1884-85, le Congrès de Berlin avait 
déjà donné le signal du partage entre les puissances coloniales.  

Cheikh Ahmadou Bamba était venu tard  au moment où les 
européens devaient passer à la phase d’administration et 
d’exploitation des colonies. Par conséquent, sa préoccupation 

                                                
52. Wade Madické, op. cit., p. 183. 



Moustapha SAMB 
 

251 

 

était la propagation de la foi. Cheikh Ahmadou Bamba, ce mys-
tique mêlé à la foule a réussi à  introduire  l’Islam en l’adaptant 
parfaitement à la cosmogonie négro-africaine, c’est à dire à 
l’adapter au contexte négro-africain dans le respect strict des 
cultures locales. 

Cheikh Ahmadou Bamba a vécu plus de trente ans sous 
surveillance. Le seul fait qu’il disparût à Diourbel sous résidence 
surveillée justifie son intransigeance à ses principes, son rejet de 
toute compromission après plus de sept ans d’exil et de priva-
tions de la liberté. On ne surveille pas quelqu’un qui collabore, 
qui a capitulé ou qui a renoncé à sa foi à ses croyances ou con-
victions. 

Ainsi après des années d’études, d’analyses, d’observations 
et d’intimidations de toutes sortes, les colons n’arrivent toujours 
pas à se faire la moindre idée sur les intentions du Cheikh qui est 
resté énigmatique face aux Français qui n’arrivent pas à le com-
prendre,  à le situer.   

Une première dans l’histoire du prosélytisme religieux qui 
portait atteinte à la volonté des Français de parachever leur do-
mination mentale, culturelle et psychologique sur les africains. 
C’est en cela que Cheikh Ahmadou Bamba était l’incarnation de 
l’âme, la dignité, l’identité et la personnalité des africains. Sa 
résistance ressemble à une leçon de civilisation, de noblesse 
qu’il a infligée aux occupants. Pionnier dans sa démarche, car sa 
philosophie de la non-violence était jusqu’ici inconnue des colo-
nisateurs. 

Cheikh Ahmadou Bamba est le premier non-violent dans 
l’histoire des résistances. Il est donc historiquement précurseur 
face à Gandhi et Martin Luther King qui sont de grands hommes 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

252 

pour s’être résolument engagés dans la lutte pour la libération de 
leurs nations respectives. L’histoire doit leur rendre un hom-
mage mérité ainsi que tous les autres résistants comme Samory 
Touré, Patrice Lumumba et tant d’autres, qui se sont battus à 
mort pour la dignité de leurs peuples. L’histoire de l’humanité 
doit retenir ce nom Cheikh Ahmadou  Bamba qui est le seul ré-
sistant,  à atteindre tous ses objectifs missionnaires sans verser 
une seule goutte de sang.  

Devant la force et l’armada coloniales, l’injustice, l’occu-
pation, il a opposé la foi, la sagesse, la science et la crainte révé-
rencielle. La réponse qu’il avait donnée aux colonisateurs en 
1895 lors de son départ d’exil : «  Je suis un captif de Dieu et ne 
reconnaît d’autre Autorité que Celle de Dieu » est la même qu’il 
leur a offerte en 1903 à son retour d’exil : « Un serviteur de Dieu 
qui se suffit de son Maître et  ne reconnaît  d’autre Autorité que 
Celle de  Dieu,  le Vénéré, l’Unique, le Juste, le Puissant ».  

Entre Cheikh Ahmadou  Bamba et les Français, c’est la  
confrontation entre deux logiques pour lesquelles il était impos-
sible de trouver un terrain d’entente. Cheikh Ahmadou Bamba  
avait conquis les cœurs et voulait propager l’Islam et la foi,  les 
Français avaient des préoccupations essentiellement matérielles 
et temporelles. Cheikh Ahmadou  Bamba évoluait dans un con-
texte mystique et divin, les français dans un contexte profane et 
humain. En dehors de Dieu et de son prophète, tout était insigni-
fiant pour Cheikh Ahmadou Bamba. Rien ne l’intéressait si ce 
n’est la Face de Dieu  auprès de Qui, il ne voyait aucune autre 
espèce d’autorité malgré la volonté de pacification des colons 
qui voulaient asseoir  leur force et leur armada pour dominer et 
exploiter les colonies. 



Moustapha SAMB 
 

253 

 

Cheikh Ahmadou Bamba représentait donc un grand dan-
ger pour l’acceptation de cette autorité déjà très contestée par les 
populations qui voyaient en ce saint-homme un sauveur et un 
rempart contre le système oppressif de la colonisation. Telle était 
la nature des contradictions qui existaient entre Cheikh Ahma-
dou Bamba et les colonisateurs. Ce dernier était devenu une sta-
tion de sécurité, de protection et de refuge pour ses compatriotes 
qui accouraient vers lui. Il était devenu un point de mire, une 
lumière mystique qui inculquait dans l’âme la paix et la quiétude 
pour tous ceux qui l’approchaient. Voilà la « faute » qui a valu à 
Cheikh Ahmadou Bamba ce procès honteux de 1895 au bureau 
du Gouverneur de l’AOF à Saint-Louis et  l’exil   arbitraire qui 
s’en est suivi. Mais l’histoire a toujours montré, comme le disait 
d’ailleurs Gandhi, que : « Le mensonge peut provisoirement 
sembler triompher de la vérité mais, tôt ou tard, au grand jour et 
éternellement la vérité finira par prendre le dessus sur le men-
songe ». Les exemples de l’esclavage, du colonialisme, de 
l’apartheid sont là pour confirmer cette assertion de Gandhi. La 
question palestinienne finira par rejoindre cette même vérité  qui 
veut que la justice et la vérité triomphent de l’oppression des 
forts sur les faibles, des grandes puissances sur les pays dému-
nis, quel que soit le temps que peut durer  cette suprématie.  



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

254 

Bibliographie 
 
Ba (O.), Ahmadou Bamba face aux Autorités Coloniales  (1889-

1927). 
Ba (O.), La pénétration française au Cayor, tome 1 : 1854-1861. 

Documents recueillis et publiés par O.Ba, Abbeville, 
1976, 503 pages 

Balandier (G.), Sociologie actuelle de l’Afrique noire, Dynamique 
des changements sociaux en Afrique centrale, PUF, Pa-
ris, 1955. 

Barry (B.), Le royaume du Walo. Le Sénégal avant la conquête, 
Paris, Maspéro, 1972, 393 pages 

Becker ( C.) et Martin (V), Le Cayor et les pays voisins au cours de 
la seconde moitié du 18ème siècle , Bull. IFAN, B, n°1, 
Dakar 1974. 

Copans (J.), Stratification sociale et organisation du travail agri-
cole dans les villages wolof mourides du Sénégal, Paris, 
E.P.H.G, 1973,2t, 370 pages. 

Copans (J.), Les marabouts de l’arachide, Paris, le Sycomore, 
1980, 264 pages.   

Coulon (C.), Pouvoir maraboutique et pouvoir politique au Séné-
gal, Paris, Institut d’Etudes Politiques, thèse d’Etat, 2 vo-
lumes 1976. 

Donald (C.O.), the Mourides of Sénégal. Oxford University press, 
1971 ; Saints and Politicans. Cambridge University 
press, 1975, 371 pages. 

Depont (D.), et Coppolani (X), Les confréries religieuses musul-
manes, Alger, Jourdan, 1897. 

Diagne (P.), Pouvoir politique traditionnel en Afrique occidentale, 
Paris, Présence Africaine, 1967, 249 pages. 

Diop (A.B.),   la Culture wolof : Traditions et Changements, Notes 
Africaines n°121, Dakar, IFAN, 1969. 



Moustapha SAMB 
 

255 

 

Diop (A.B.), La Société Wolof : Tradition et Changement (Les sys-
tèmes d’inégalité et de domination), IFAN et Université 
R. Descartes, Karthala, 1981 puis 1987, 355 pages. 

Diop (A.Bamba)  Lat-Dior et le problème musulman,  Bull IFAN, 
B, n°1-2, Dakar, 1966. 

Diop (Ch. A.), L’Unité Culturelle de l’Afrique Noire, Paris, Pré-
sence Africaine, 1959, 203 pages. 

Diop (C. A.), L’Afrique Noire précoloniale, Paris, Présence Afri-
caine, 1960. 

Diop (C. A.) Civilisation ou Barbarie, anthropologie sans complai-
sance, Paris, Présence Africaine, 1981, 526 pages. 

Diop (Ch. A.), Nations, Nègre et Cultures. De l’Antiquité négro-
egyptienne aux problèmes culturels de l’Afrique noire 
d’aujourd’hui, présence africaine, 1979, p 9-10. 

Diop (Ch. A.), L’antériorité africaine par l’image, Notes afri-
caines, janvier-avril, 1975, p1à 3. 

Dumond (F.), Amadou Bamba, Apôtre de la non-violence (1850-
1912) Notes africaines (IFAN) n°121, janvier 1969 

Dumond (F.), La pensée religieuse d’Amadou Bamba. Dakar, Nou-
velles Éditions Africaines, 1975, 371 pages. 

Dièye (C.A.), Cheikh Ahmadou Bamba, le Centenaire du Jihad Ak-
bar (1895-1995). 

Dièye (C. A.), l’Exil au Gabon (1895-1902), sur les traces 
d’Ahmadou Bamba, édition Ndiguel, 119 pages. 

Dossier Ahmadou Bamba, Archives de la République du Sénégal, 
Dakar. 

Faidherbe (L.), Le Sénégal, la France dans l’Afrique occidentale, 
Paris, Hachette, 1889. 

Firkha, journal trimestriel,  n°6 2016. 
Froelich (J. C.), Les musulmans d’Afrique Noire, Paris, éd de Lo-

rante, 1962, 404 pages. 
Gouilly (A.), L’Islam dans l’Afrique Occidentale Française, Paris, 

Larose, 1952, 318 pages. 



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

256 

Guèye (M.), L’esclavage au Sénégal du XIIème au XIXème siècle, 
thèse de doctorat de 3ème cycle, Nantes, 1969.  

Jachâhou Zakoor, de Serigne Touba raconté  par Moussa ka écri-
vain et philosophe Mouride. 

Kane (C.A.), l’Aventure ambiguë, Paris, Présence Africaine, 1961. 
Le Chatelier (A.), l’Islam dans l’Afrique Occidentale, Paris, Stein-

heil 1899. 
Marone (I.),  Le Tijanisme au Sénégal, Bull IFAN, B n°1, Dakar, 

1970. 
Marty (P.), Les Mourides  d’Ahmadou Bamba, Paris, 1913. 
Marty (P.), Étude sur l’Islam au Sénégal, Paris, Leroux, 1917 
M’Baye (E- H- R.), l’Islam au Sénégal, thèse de 3ème cycle, Faculté 

des lettres, Dakar, IFAN, 1976, 634 pages. 
M’Baye (M.), Naissance et Evolution du Dahiratoul Moustarchidi-

na Walmoustarchidaty (1978-2002), Mémoire de maî-
trise, Département Arabe, Université Cheikh Anta Diop 
de Dakar, 2001-2002. 

Madani (C. A. AL), Ahmadou Bamba raconté par un voyageur 
arabe, Caire, 1927, 18 pages, édités par Al Azhar édi-
tions. 

Montel (V.), l’Islam noir, Paris, éd du seuil, 1964, 366 pages 
Monteil (V.), Esquisses Sénégalaises, Dakar, Institut fondamental 

d’Afrique Noire, 1966. 
Nekkach ( L), Le Mouridisme depuis 1912, Saint- Louis du Séné-

gal, 1952.  
Pélissier (P.) Les paysans du Sénégal, Fabrigue, 1966, 324 pages 
Roucheteau (G.), Pionniers mourides au Sénégal. Changement 

technique et transformation d’une économie paysanne, 
Dakar, ORSTOM, 1970. 

Samy (A.), Essai sur la contribution du Sénégal à la littérature 
d’expression arabe, Dakar, IFAN, 1972, 531 pages. 

Samb (A.)  L’Islam et l’histoire du Sénégal,  Bull, IFAN, B, n°3, 
Dakar, 1971. 



Moustapha SAMB 
 

257 

 

Samb (Djibril), Les thèses fondamentales de Cheikh Anta Diop, 
Éthiopiques, n°44-45, Revue socialiste de culture négro-
africaine, Nouvelle série 2ème trimestre, 1987, Volume 
IV, n°1-2. 

Samb (Moustapha) Ahmadou Bamba, le Missionnaire universel, Le 
Nègre International édition, Dakar, 2010, 150 pages. 

Soumounou (N.), L’Islam et son impact socio-économique. Étude 
de cas : Sénégal, thèse de troisième cycle, Paris, Univer-
sité R. Descartes, 267 pages, 1977. 

Sy (C. T.) , La Confrérie Sénégalaise des Mourides, Paris, Pré-
sence Africaine, 1969 

Sy (C. T.),  Bamba et l’Islamisation des wolofs,  Bull, IFAN, B, 
n°2, Dakar 1970 

Thomas (L.V.), Textes et traditions sacrés, Paris, Fayard- Denoël, 
1969 

Touba, Bimensuel islamique d’informations générales, d’analyses 
et de réflexions, novembre-décembre 1999. 

Wade (A.), La doctrine économique du mouridisme, Dakar, 
l’interafricaine d’édition, 1970. 

Wade (M.), Destinée du Mouridisme, conception et réalisation 
Côte-West  informatique Dakar, 1991, 194 pages. 

www.majalis.org 
www.khassida.info 
www.mourides.info 
www.asirou.net 
www.leral.net 
www.au- sénégal.net 
www.ethiopiques.refer.sn 

 
  



RÉSISTANT PACIFIQUE, CONDUCTEUR D’ÂMES ET LIBÉRATEUR CULTUREL 
 

 

258 

TABLE DES MATIÈRES 
 

Dédicace ............................................................................................   7 
Avant propos ....................................................................................   9 
Introduction ......................................................................................  15 
Chapitre I :   L’homme, l’Islam et les colonisateurs .....................  21 
L’Islam au Sénégal ...........................................................................  23 
Les grandes figures de l’Islam au Sénégal ........................................  23 
Ahmadou Bamba : un modèle parfait de résistance ..........................  31 
Cheikh Ahmadou Bamba : Un mystère de Dieu ...........................  41 
Débuts des hostilités et étapes de la déportation ...........................  51 
L’expansion de l’Islam ....................................................................  71 
La destruction de l’ordre monarchique et ses conséquences ............  71 
Les marabouts et le pouvoir politique ...............................................  80 
Qui était Ahmadou Bamba ? ..........................................................  83 
Ahmadou Bamba : le chantre de la non-violence .........................  87 
Un contexte historique difficile .......................................................  90 
Les raisons temporelles de l’exil .....................................................  93 
L’affrontement avec les colonisateurs ............................................  94 
Chapitre II : Rapports et Témoignages sur Ahmadou Bamba .......  99 
Les rapports écrits sur Ahmadou Bamba ...................................... 101 
Les chefs d’accusation ....................................................................... 101 
Rapports sur Serigne Bamba en 1903 ............................................... 105 
Les changements de politiques coloniales ...................................... 111 
Le témoignage du Résident du Baol .................................................. 112 
Le témoignage de Paul Marty ............................................................ 118 
Les intellectuels africains témoignent ................................................ 123 
L’Univers du Mouridisme : Portraits, Analyses et  
Découvertes du Saint homme .......................................................... 135 
Le carnet de voyage d’un contemporain ............................................ 137 
Le mutisme des sources coloniales (1895-1902) ............................... 149 
Cheikh Ahmadou Bamba, l’anti-colonialiste ..................................... 152 
Cheikh Ahmadou Bamba, le Martyr .................................................. 155 
Cheikh Ahmadou Bamba et les bons de paiement ............................. 159 
Ahmadou Bamba : le littéraire et l’homme de culture ................. 160 
 



Moustapha SAMB 
 

259 

 

Ahmadou Bamba et ses fils ................................................................. 169 
Les Khalifs de Serigne Touba .............................................................. 169 
A côté des cinq khalifs : ces fils de Serigne Touba qui n’ont pas  
accédé au Khalifat ............................................................................... 191 
L’exil raconté par Serigne Touba lui-même .................................... 196 
Le Magal de Touba ............................................................................ 224 
La Grande mosquée de Touba .......................................................... 229 
Quelques notes écrites par Serigne Touba ...................................... 231 
Conclusion .......................................................................................... 245 
Bibliographie ...................................................................................... 250 


